
0 

 
 

DE BIJBEL IN INDIA 
Louis Jacolliot 

 

 
  

14 JANAURI 2026 
BEWERKT DOOR DR. RAVI PARKASH ARYA 

Vertaald in het Nederlands door mr. Dew Koesal 



1 

INHOUDSOPGAVE 

Noot van de redactie……………………………………………………………………4 

Voorwoord van de auteur ...................................................................................6 

De stem van India ................................................................................................... 8 

DEEL I – India: De wieg van Europese beschaving ..................................... 10 

• Hoofdstuk 1: India als beschermer van de wereld door taal, gebruiken, wetten en 
tradities ......... 10 

• Hoofdstuk 2: Manu – Manes – Minia – Moses 
................................................................................ 22 

• Hoofdstuk 3: Wat zijn de lessen ons waard uit de geschiedenis 
.................................................... 25 

• Hoofdstuk 4: Brahmaanse perceptie van de primitieve Vedische oorsprong van 
Varans ......... 26 

• Hoofdstuk 5: Van waar de Paria, de zondebok van het Oosten 
..................................................... 29 

• Hoofdstuk 6: Manu en de priesters – hun invloed op Egypte 
........................................................ 34 

• Hoofdstuk 7: Minos en Griekenland 
................................................................................................ 39 

• Hoofdstuk 8: Zoroaster en Perzië 
................................................................................................... 41 

• Hoofdstuk 9: Rome en haar kastenstelsel 
...................................................................................... 44 

• Hoofdstuk 10: Vergelijking behoud kastensysteem, wetten van Justinianus en 
Code Napoleon ………47 

• Hoofdstuk 11: De Devadasis, maagden van de pagodes 
...............................................................50 

• Hoofdstuk 12: Overzicht van de invloed van India op de antieke beschaving 
............................... 53 

DEEL II – Moses (Moïse) en de Hebreeuwse samenleving ....................... 56 

• Hoofdstuk 1: Openbaringen – Incarnaties 
....................................................................................... 56 

• Hoofdstuk 2: Zeus – Jezeus – Isis – Jezus 
..................................................................................... 59 

• Hoofdstuk 3: Indiase oorsprong van de paria’s van Egypte en Mozes 
........................................... 62 

• Hoofdstuk 4: Mozes vormt de Hebreeuwse gemeenschap naar model van Egypte 
en India ...... 74 

• Hoofdstuk 5: Het Hebreeuwse strafrechtssysteem 
........................................................................ 79 

• Hoofdstuk 6: Balans van de Bijbel – kastijdingen, slachtingen en verwoestingen 
.......................... 81 



2 

• Hoofdstuk 7: Voorbeelden van invloed door Egypte op de Hebreeuwse 
samenleving ............... 83 

• Hoofdstuk 8: Onmogelijkheid van Bijbelse invloeden op de antieke wereld 
................................. 113 

• Hoofdstuk 9: Authenticiteit van heilige boeken van India 
.............................................................. 119 

• Hoofdstuk 10: Spiritualisme in de Bijbel 
........................................................................................ 123 

• Hoofdstuk 11: De moraliteit van de Bijbel 
..................................................................................... 124 

DEEL III – Indiase religieuze concepten en de westerse religie ............ 125 

• Hoofdstuk 1: Zeus en Brahma – religieuze en kosmische overtuigingen 
.................................... 125 

• Hoofdstuk 2: Brahma wordt wakker – creatie van de Deva’s en Rakshasa’s 
.............................. 129 

• Hoofdstuk 3: De Indiase Drie-eenheid – rol en schepping van de aarde 
..................................... 133 

• Hoofdstuk 4: Schepping van de mens .......................................................................................... 
137 

• Hoofdstuk 5: De vrouwen van de Veda’s en de vrouwen van de Bijbel 
........................................ 141 

• Hoofdstuk 6: De zondvloed volgens de Mahabharata en Brahmaanse traditie 
........................... 148 

• Hoofdstuk 7: De legende van de oude Ajigarta 
............................................................................. 151 

• Hoofdstuk 8: Incarnaties – profetieën over de komst van Krishna 
................................................ 157 

• Hoofdstuk 9: Geboorte van Devika’s zoon 
.................................................................................... 161 

• Hoofdstuk 10: Kinderjaren van Devika en haar terugkeer naar Mathura 
..................................... 163 

• Hoofdstuk 11: Geboorte van Krishna en vervolging door de tiran van Mathura 
........................... 165 

• Hoofdstuk 12: De preken van Krishna 
.......................................................................................... 168 

• Hoofdstuk 13: De lessen van Krishna voor het volk 
..................................................................... 171 

• Hoofdstuk 14: Krishna’s filosofische lessen 
.................................................................................. 176 

• Hoofdstuk 15: Verheerlijking van Krishna – De naam Jezues 
....................................................... 178 

• Hoofdstuk 16: Krishna en de twee heilige vrouwen, Lakshmi en Saraswati 
................................ 179 

• Hoofdstuk 17: Dood van Krishna 
................................................................................................... 180 

• Hoofdstuk 18: Enkele woorden van uitleg 
.................................................................................... 181 



3 

• Hoofdstuk 19: Opvolgers van Krishna – grootheid en verval van de Brahmanen 
........................ 182 

• Hoofdstuk 20: Ceremonies en sacramenten (Samskara's) 
.......................................................... 189 

• Hoofdstuk 21: Brahmaanse festiviteiten en ceremonies van de huidige tijd 
............................... 194 

• Hoofdstuk 22: De laatste manifestatie van God op aarde 
............................................................. 201 

• Hoofdstuk 23: Een tekst van de filosoof Marada 
.......................................................................... 202 

• Epiloog: Nutteloosheid van de christelijke missionaris in India 
..................................................... 203 

DEEL IV – De Indiase oorsprong van het christendom ............................. 206 

• Hoofdstuk 1: Simpele uitleg .......................................................................................................... 
207 

• Hoofdstuk 2: Onmogelijkheden over het leven van Christus 
........................................................ 208 

• Hoofdstuk 3: Devaki – Mary/ Krishna – Christus 
.......................................................................... 217 

• Hoofdstuk 4: Slachting van de onschuldigen in India en Judea 
................................................... 221 

• Hoofdstuk 5: Christelijke concept van transfiguratie geleend van India 
...................................... 224 

• Hoofdstuk 6: Verhaal van Magdalena geleend van Lakshmi en Saraswati 
................................. 226 

• Hoofdstuk 7: Tiende Hindoe Avatara en de apocriefen van St. John 
............................................ 227 

• Hoofdstuk 8: Christus verleid door de duivel 
................................................................................. 228 

• Hoofdstuk 9: De Indiase oorsprong van de constitutie van de Kerk 
............................................. 231 

• Hoofdstuk 10: Oorsprong van monniken en kluizenaars 
.............................................................. 236 

• Hoofdstuk 11: Laatste bewijzen 
..................................................................................................... 238 

• Hoofdstuk 12: Het werk van de Jezuïeten in India 
........................................................................ 240 

• Hoofdstuk 13: Een tekst van Manu 
................................................................................................ 242 

 

 

 

 
 
 



4 

Noot van de redactie 
 
Louis Jacolliot (1837-1890) vervulde een belangrijke functie als overheidsfunctionaris in 
Frans-Indië, waar hij uiteindelijk president (opperrechter) van het hof in Chandranagar 
was. Tijdens zijn jaren in India verdiepte hij zich intensief in de Indiase cultuur, reisde 
hij door het land en raakte hij onder de indruk van de rijkdom aan kennis en tradities. 
Net als vele andere Europeanen was Jacolliot eerst ervan overtuigd dat Europa de bron 
van de beschaving en het startpunt van de wereldgeschiedenis was, waarbij hij de wet 
van Justinianus uit Rome als eerste geschreven wet van de mensheid beschouwde. Zijn 
studie van Vedische literatuur in India bracht hier echter verandering in: hij kwam tot 
het inzicht dat India, en niet Europa, de bakermat van beschavingen is, en dat de wet van 
Manu als oudste geschreven wet geldt. 
 
Als rechter kon Jacolliot deze waarheid scherp doorgronden en zijn oordeel vellen 
zonder vooringenomenheid. Hij staat bekend als een van die onafhankelijke 
onderzoekers die de waarheid accepteerden en verkondigden, ongeacht ras, regio of 
religie. Jacolliot liet een indrukwekkende reeks Franse publicaties na, waaronder: De 
Geschriften van God, Christus en Christus, Geschiedenis van de Grenzen, De Genese van 
de Geesteswetenschappen, Fetisjisme – Polytheïsme – Monotheïsme, Spiritisme in de 
wereld, Indo-Aziatische Tradities, Indo-Europese Tradities, De paria in de mensheid, en 
De Bijbel in India.  
 
Zijn meesterwerk "La Bible Dans L'Inde" verscheen in 1876 in Parijs en werd later 
vertaald in het Engels onder de titel "Bible in India: Hindu Origin of Hebrews and 
Christian Revelations". Het oorspronkelijke werk bestond uit vier delen, waarin hij 
betoogt dat de bijdrage van India aan het Westen ondergewaardeerd is door Europese 
vooroordelen, de Indiase oorsprong van de Hebreeuwse vereniging behandelt, het 
ontstaan van moderne religies in India bespreekt en ingaat op de Indiase oorsprong van 
het christendom. 
 
Deze herziene Nederlandse editie brengt de namen van personen en plaatsen terug naar 
een meer toegankelijke spelling, zodat lezers de Indiase namen beter kunnen herkennen 
en uitspreken. Ook zijn onvolkomenheden in de interpretatie van Indiase filosofie, 
cultuur en geschiedenis gecorrigeerd, waarbij passages met onjuiste weergaven 
aangepast zijn. Zo is bijvoorbeeld de misvatting dat Krishna uit de maagd Devakī 
geboren zou zijn, rechtgezet. Alle overbodige discussies die niet bijdragen aan de kern 
van het boek zijn weggelaten, waardoor de focus op het hoofdthema bewaard blijft. 
Het is mijn oprechte hoop dat lezers deze vernieuwde uitgave als verrijkend en 
informatief zullen ervaren. 
 
Datum: 6-6-2020, Dr. Ravi Prakash Arya, Haryana, India 
 
Met het besef dat kennis gedeeld moet worden, heb ik het als mijn plicht gezien dit werk 
vanuit het Engels naar het Nederlands te vertalen en via www.backtovedas.nl 
beschikbaar te maken voor Nederlandssprekenden. De vragen die in dit boek aan bod 
komen, hielden mij al bezig sinds mijn rechtenstudie in 1988 aan de UvA. Ik 
verwonderde mij erover dat docenten uit de "Encyclopedie van het recht" stelden dat 
het westerse recht en denken over moraliteit zijn oorsprong vonden bij de Griekse 
stadstaten en Rome. Mijn gevoel zei mij dat er een bredere oorsprong moest zijn. De 



5 

Grieken werden immers als klein-Azië aangeduid, wat impliceert dat er ook een groot-
Azië is – het land van mijn voorouders, waar volgens de Veda’s de mensheid haar 
oorsprong heeft. Swami Dayanand heeft dit helder uiteengezet in zijn levenswerk, de 
Satyarth Prakash, waarvan ook een Nederlandse vertaling te vinden is op 
www.backtovedas.nl. 
 
14-1-2026 
mr. Dew Koesal 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 

 

 

  



6 

Voorwoord van de Auteur 

Religieus Despotisme en de Neergang van Naties 

Religieus despotisme, dat leidt tot speculatieve waanbeelden en klassenjustitie, vormt 
de kern van het verval van naties. Spanje bevindt zich midden in haar revolutie, waarin 
zij zich keert tegen de macht van kaarsen en heilig water. Laten wij ons oordeel daarover 
nog even uitstellen. 

Situatie in Europa De  

Italië is er nog niet in geslaagd haar eenheid te consolideren. In Rome verwerpt men in 
algemene vergaderingen de ontdekkingen van de moderne intelligentie, zoals vrijheid 
van meningsuiting, vrijheid van denken, maatschappelijke onafhankelijkheid en andere 
verworvenheden. Pogingen tot excommunicatie worden ingezet om macht te tonen en 
invloed uit te oefenen op heersers, koningen en burgers. 
 
Engelse bisschoppen proberen, in naam van Luther, een dogmatische eenheid te 
vestigen om zo hun macht te versterken. Zij gaan uit van het standpunt dat rassen geen 
gemeenschappelijke bron of voorvader hebben. Engeland onderdrukt ondertussen het 
gekreun van Ierland. 
 
De volgelingen van Omar verzetten zich in naam van Allah tegen hervormingen die 
Turkije zouden kunnen redden. Polen bestaat niet meer; het zwaard van Moskou heeft 
de voorspelling van de stervende Kosciusko waargemaakt. In Rusland is de tsaar ook de 
paus geworden. 

Religieuze Intolerantie en Hypocrisie 

Toch, waar men ook een tempel, kerk of moskee binnengaat, overal heerst intolerantie 
en vervolging in naam van God. Het is niet langer middeleeuws fanatisme; het geloof zelf 
is dood. Het is de hypocrisie van het verleden die mensen nog steeds tot wapens doet 
grijpen of ze dwingt op hun knieën te gaan in lichtgelovigheid en duisternis. 
Toch is vrijheid als een jonge en sterke boom: hoe meer voeding zij krijgt, hoe krachtiger 
en steviger zij zal groeien. 

Frankrijk en het Principe van Gelijkheid 

Frankrijk alleen bezit het principe van gelijkheid, en haar vitale kracht blijft altijd 
aanwezig. Laat Frankrijk daarom zonder revolutie en geweld verdergaan, tot een 
vreedzame verovering van vrije instituties. 
Het onvermijdelijke gevolg van macht is verdeeldheid, en zelfs dromen over vrijheid 
worden soms een obstakel voor vooruitgang. Is het niet juist de jongere generatie, het 
nieuwe Frankrijk, dat de onmacht van het verleden achter zich wil laten? Vastberaden 
en heldhaftig willen zij de vooruitgang volgen die vrijheid van binnenuit en respect van 
buitenaf zal waarborgen. Ga dan vooruit! 
 
De tijd van preekstoelen en religieuze onruststokers is voorbij. We kennen de waarde 
van administratieve oligarchen die aan de macht gehecht zijn, evenals de middelen 
waarmee principes hedendaags succes worden geweigerd ten gunste van een 
antagonistische toekomst. Zij zullen niet langer plaatsnemen op de curulische zetel. Nu 
we op koers zijn, laten we legaal en moedig de vooruitgang ondersteunen. 



7 

De Indiase Invloed en Universele Waarheden 

Te midden van deze religieuze intoleranties en ruzies die Europa verdelen, presenteer ik 
het leven van een volk waarvan de wetten, literatuur en moraal onze beschaving 
blijvend beïnvloeden, ondanks dat hun graf door sektarische handen is gegraven. 
Ik toon hoe de mensheid, nadat zij de hoogten van speculatieve filosofie had bereikt op 
de eerbiedwaardige bodem van India, werd onderdrukt door het altaar dat het 
intellectuele leven verving door een half-brutaal bestaan van gedroomde mogelijkheden. 
 
De raad staat op het punt bijeen te komen; vijanden van de vrijheid bereiden zich voor 
op een grote strijd en laten hun ware herkomst zien. Waar hun heilige openbaring begint 
en wordt ingezet tegen de Franse regering, wordt gewaarschuwd voor priesterlijke 
erfgenamen van het hindoeïstische Brahmanisme. Ook zij begonnen met armoede en 
zelfverloochening, maar eindigden in luxe en despotisme. 
 
De katholieke missionaris Dubois beschrijft de antieke Brahmanen zonder partijdigheid: 
rechtvaardigheid, menselijkheid, vertrouwen, compassie, onverschilligheid – het waren 
allemaal deugden die zij kenden en onderwezen aan anderen, door zowel voorbeeld als 
waarneming. De Hindoes onderwezen vrijwel dezelfde morele principes als wij nu doen. 
Zij kregen macht over de mensen door de principes van Krishna als een ladder naar de 
macht te gebruiken. Toen deze principes, die hun succes hadden ondersteund, 
probeerden de controle te breken, bezweken zij als slaven. Zo leverde het verleden een 
afschrikwekkende les op voor de toekomst. 

India als Oorsprong van de Mensheid 

India is de wieg van de wereld; van daaruit heeft de mensheid haar oorsprong verspreid 
tot aan het uiterste westen. Onweerlegbaar bewijs van deze oorsprong is terug te vinden 
in de erfenis van haar taal, wetten, moraal, literatuur en religie. 
 
De migrerende stammen doorkruisten Perzië, Arabië, Egypte en zelfs het koude 
noorden, ver van de zonnige geboortegrond. Misschien zijn ze hun vertrekpunt vergeten, 
misschien is hun huidskleur veranderd door contact met het westen, en zijn 
beschavingen en koninkrijken vervallen tot ruïnes. Toch zijn tijd en verval er niet in 
geslaagd de eeuwige herkenbare tekens van het origineel uit te wissen. 
 
De wetenschap erkent nu, zonder verder bewijs te eisen, dat alle woorden uit de 
oudheid afkomstig zijn uit het verre oosten. Dankzij het werk van Indiase filologen 
hebben de moderne talen hun oorsprong en afleiding gevonden. Burnouf stelde al: “Nu 
begrijpen we het Grieks en Latijn beter sinds we met het Sanskriet zijn begonnen.” Ook 
de Slavische en Germaanse talen delen dezelfde oorsprong. 
 
Manou (Manu) inspireerde Egypte, de Hebreeën, Grieken en Romeinse wetgeving, en 
zijn geest doordringt de structuur van onze Europese wetten. Volgens Cousin is de 
geschiedenis van de Indiase filosofie de verkorte geschiedenis van de wereld. 

De Overdracht van Tradities en Religieuze Waarheden 

De emigrerende stammen brachten hun wetten, gebruiken, taal en religie mee, evenals 
hun vrome herinneringen aan huisgoden die zij achterlieten. Als wij terugkeren naar de 



8 

bron, vinden wij in India alle poëzie en religieuze tradities van zowel antieke als 
moderne mensen. 
Het aanbidden van Zoroaster, de symboliek van Egypte, de mysteriën van Eleusis, de 
Genesis en profetieën van de Bijbel, de moraal van de Samische saga, en de kennis van 
de filosoof van Bethlehem: allemaal vinden ze hun oorsprong in India. 
Met dit boek willen wij al die waarheden bijeenbrengen die ons tot hoger denken 
aanzetten – waarheden die wellicht waargenomen zijn zonder dat ze uitgesproken 
werden. Het gaat om de geschiedenis van religieuze openbaringen die aan alle volkeren 
zijn gestuurd, zoveel mogelijk ontdaan van de fabels van onwetendheid en met 
ontmaskering van het sektarisme van alle tijden. 

Een Vrije Stem 

Ik ben mij bewust van de weerstand en wrok die ik zal oproepen, maar ik deins niet 
terug voor confrontatie. In tegenstelling tot vroeger worden we niet langer verbrand 
voor onze woorden, zoals in de tijden van Michael Servetus, Savonarola of Filips II van 
Spanje. Vrije meningsuiting is nu mogelijk – en zo presenteer ik mijn boek aan de lezer. 

De stem van India 
India, het land van de oude beschaving en de bron van de mensheid, verdient eerbied en 
bewondering. Eeuwenlang heeft het land standgehouden tegen talloze brute invasies, 
zonder zijn essentie te verliezen of op te lossen in de vergetelheid. Heilig is het land van 
geloof, liefde, poëzie en wetenschap. Kan het Westen ooit hopen op een herleving van 
India's glorieuze verleden? 
 
Ik heb diep in de mysterieuze bossen van India gewoond, om de taal van haar verheven 
natuur te begrijpen. In de avondschemering luisterde ik naar de fluisteringen van de 
wind door de bladeren van banyan- en tamarindebomen, woorden die in mijn geest de 
namen opriepen van Zeus, Jehovah en Brahma. Onder de veranda’s van tempels en oude 
pagodes sprak ik met Brahmana's en priesters. Op mijn vragen antwoordden zij: “Leven 
is denken, denken is God bestuderen, die alles is en in alles is.” 
 
De pandits en wijzen onderwezen mij dat leven leren is: het onderzoeken van de 
ontelbare manifestaties van hemelse kracht in al haar waarneembare vormen, om zo tot 
inzicht te komen. Toen ik mij tot de filosofen wendde en vroeg wat hen al meer dan 
zesduizend jaar bezighield, glimlachten zij en spraken: “Leven is nuttig zijn, leven is 
rechtvaardig zijn, en wij leren dat door de studie van de Veda’s – het woord van eeuwige 
wijsheid, geopenbaard aan onze voorouders.” 
 
De liederen over liefde, schoonheid, geur en bloemen die ik van dichtbij hoorde, droegen 
eveneens hun heilige instructies uit. Ik zag fakirs die glimlachten ondanks de pijn van 
een bed van doornen en brandende kolen; hun lijden bracht hen dichter bij God. 
Aan de oevers van de Ganges, bij zonsopkomst, aanschouwde ik duizenden Hindoes die 
knielden in gebed. De wind bracht mij hun dankbaarheid: “De velden zijn groen van de 
rijstplant, de cacaoboom buigt door het zware fruit – laten we dankbaar zijn voor deze 
gaven.” 
 
Toch, ondanks dit diepe geloof en deze rijke overtuigingen, ondanks de prachtige lessen 
van brahmanen, zieners, filosofen en dichters, zag ik het volk lijden. India, oude moeder, 
was moe en uitgeput; haar zonen waren gedemoraliseerd, beroofd van vrijheid, rijkdom 



9 

en zelfs hoop. In de avondschemering hoorde ik hun klachten opstijgen uit woestijnen, 
moerassen, verlaten wegen, rivieroevers en schaduwen – een stem uit het verleden die 
het verloren gaan van beschaving betreurde. 
 
Was het het laatste gekreun van de sepoys1 na de revolutie? Het weeklagen van 
kinderen die bescherming zochten bij moeders borst, gestorven van honger? Wat een 
ongelooflijk lijden heb ik mogen aanschouwen. Ondanks alles glimlachten de mensen 
apathisch onder de ijzeren hand die hen onderdrukte, en groeven zij met hun eigen 
handen het graf van hun oude glorie en onafhankelijkheid. Ik vroeg mij af: wat is de 
oorzaak van dit verval? Is het slechts de invloed van de tijd, het onvermijdelijke lot van 
naties en mensen om te sterven van verval? 
 
Hoe konden de oude doctrines en verheven lessen van de Veda’s zo in verval raken? 
Toch hoorde ik brahmanen, zieners, filosofen en dichters in plechtige gesprekken 
spreken over de onsterfelijkheid van de ziel, grote sociale deugden en heiligheid. En ik 
zag het volk buigen voor de god die hen zon en vruchtbare grond schonk. Maar dit was 
vaak slechts een lege vorm; de geest en kracht van hun overtuigingen waren ingeruild 
voor fanatisme en blinde onderwerping. 
 
Op dat moment besloot ik het verleden te ontrafelen, de sluier op te lichten en het begin 
van deze eens zo grote beschaving te herontdekken. Ik liet de traditie spreken vanuit de 
niisen van de tempel, onderzocht monumenten en ruïnes, en bestudeerde de Veda’s, 
waarvan de pagina’s duizenden jaren teruggaan. Zo ontdekte ik dat India’s geschiedenis 
en kennis bestonden lang vóór de opkomst van Thebe en Babylon. 
 
Ik luisterde naar de oude verzen die werden gezongen aan de voeten van Brahma, lang 
voordat de herders van Egypte en Judea geboren waren. Ik bestudeerde de wetten van 
Manu, samen­gesteld eeuwen voordat de Hebreeuwse wetten op de Sinaï verschenen. 
India openbaarde zich als een bron van originaliteit en levenskracht. Ik volgde haar 
invloed op de wereld: haar wetten, gebruiken, moraal en religie vonden hun weg naar 
Egypte, Perzië, Griekenland en Rome. Djeminy en Veda-Vyasa gingen Socrates en Plato 
vooraf; Krishna, zoon van de maagd Devaki, ging de zoon van de maagd van Bethlehem 
vooraf. 
 
Het was een tijdperk van grootheid, geleid door rede. Maar ik volgde ook het pad van het 
verval. Het volk dat ooit de wereld had onderwezen, raakte verzwakt door ouderdom en 
vergat haar oorsprong. Zelfs toen Babylon, Nineveh, Athene en Rome verdwenen, bleef 
de indruk van India’s moraal en doctrines bestaan. 
Toch zag ik hoe brahmanen en priesters hun stem en heilige handelingen in dienst 
stelden van despotisme, waardoor India verstikte in een corrupte theocratie die de 
vrijheid smoorde. Zo werd duidelijk waarom India na eeuwen religieuze slavernij niet in 
staat was haar onderdrukkers af te wenden en passief boog voor de Engelse 
overheersing – terwijl het volk God smeekte in wiens naam sektarisme hun ondergang 
had gebracht. 
Chandernagore, 25 februari 1868. 
 

 
1 Sepoys waren inheemse Indiase soldaten die werden gerekruteerd om te dienen in Europese legers 



10 

DEEL I – India: de wieg van Europese beschaving 

Hoofdstuk 1 – India als Beschermer van de Wereld door Taal, Gebruiken, 
Wetten en Tradities 

De eerste Europeanen die voet op Indiase bodem zetten, arriveerden met een groot 
gevoel van trots op hun eigen beschaving en geschiedenis. Zij waren ervan overtuigd dat 
zij een superieure moraal, een hoogstaande filosofie en een pure religie met zich 
meebrachten. Echter, hun pogingen om via de christelijke missie een blijvende invloed 
achter te laten, bleven vruchteloos: slechts enkele onaanraakbaren werden met moeite 
bekeerd, waarna de missionarissen, teleurgesteld en vol minachting, huiswaarts 
keerden. Zij konden weinig begrip opbrengen voor de Indiase ceremonies, die hen 
vreemd en onbegrijpelijk voorkwamen, en de aanblik van imposante beelden en 
zelfverminkende fakirs wekte afschuw in plaats van bewondering. 
 
Slechts enkelen onder deze reizigers hebben daadwerkelijk geprobeerd India te 
begrijpen. Weinigen namen de moeite om zich te verdiepen in de vroegere pracht van 
het land; de meesten keken slechts naar de oppervlakte en ontkenden zelfs die. Hun 
kritiek was ongegrond en gebaseerd op onwetendheid, waardoor zij gemakkelijk 
slachtoffer werden van misvattingen. 
 
De waarde van het Sanskriet werd bijvoorbeeld stelselmatig onderschat. Zo riep 
Jacquemont spottend: “Wat is het nut van Sanskriet?” Vervolgens construeerde hij, net 
als zijn opvolgers, een conventioneel beeld van het Oosten – een beeld dat tot op heden 
voortleeft en de bron is van talrijke misvattingen over India. De ware rijkdom aan 
literatuur, geschiedenis, moraal en filosofie die India bezit, wacht nog steeds op 
ontdekking en erkenning. 
 
Hoewel de werken van onderzoekers als Strange, Colebrook, William Jones, Weber, 
Lassen en Burnouf enig licht hebben geworpen op de Indiase beschaving, blijft er nog 
veel te ontdekken. Hopelijk zal een nieuwe generatie oriëntalisten opstaan die, vrij van 
jaloezie, de grootsheid van de Indiase cultuur erkent en haar invloed op de 
wereldgeschiedenis recht doet. 
 
Toch blijft het vrijwel onmogelijk om het geheim van India’s oorsprong te ontsluieren 
zonder zich onder te dompelen in haar cultuur, gewoonten en vooral zonder diepgaande 
kennis van het Sanskriet en het Tamil. Deze talen vormen de enige sleutels tot het 
verleden. Veel vertalers en oriëntalisten, hoe geleerd ook, missen deze diepe 
verbondenheid en blijven daardoor steken in onnauwkeurige vertalingen en 
misvattingen over de symbolische betekenis van poëtische teksten, gebeden en rituelen. 
De complexiteit van het Sanskriet maakt het onmogelijk om beelden en ideeën direct 
naar moderne talen te vertalen; lange en complexe zinnen zijn vaak noodzakelijk. Alleen 
door grondige kennis van de Indiase gebruiken, wetten en tradities kan men tot juiste 
interpretaties komen. 
 
Wie zich werkelijk wil verdiepen in het oude India, moet bereid zijn de Europese kennis 
los te laten en helemaal opnieuw te beginnen, zoals een kind dat leert lezen. Enkel 
doorzettingsvermogen leidt tot beloning. Schrijvers en geleerden worden uitgenodigd 
om het leven van de hindoes te delen, hun taal te leren, deel te nemen aan rituelen en 



11 

gebeden, en zo de ware betekenis van de Veda’s en de wetten van Manu te doorgronden. 
Alleen dan zal India zich openbaren als de wieg van de menselijke tradities. 
 
De immense nalatenschap van het oude India – op het gebied van geschiedenis, moraal, 
poëzie, filosofie, religie en wetenschap – is te omvangrijk om in één mensenleven te 
bestuderen. Toch zal geleidelijk aan duidelijk worden hoe groot India’s bijdrage aan de 
wereld is geweest. Een groep in Bengal heeft zich het doel gesteld de Veda’s te 
verzamelen en te vertalen, waarmee nieuwe inzichten zullen ontstaan in de herkomst 
van heilige geschriften en tradities. 
 
Het is tijd om het idee los te laten dat de oude beschavingen spontaan tot bloei zijn 
gekomen. Kennis is nooit beperkt gebleven tot de grenzen van een land, maar is 
doorgegeven en overgenomen door andere volken. Het is niet vreemd te stellen dat het 
India van zesduizend jaar geleden indruk heeft gemaakt op Egypte, Perzië, Judea, 
Griekenland en Rome – een invloed die even krachtig was als de recente invloeden op 
onze eigen tijd. 
 
De mythe dat de antieken hun ideeën geheel zelfstandig en zonder inspiratie van elders 
ontwikkelden, moet worden verworpen. Zelfs onze moderne geleerden en kunstenaars 
zijn schatplichtig aan hun voorgangers. Waarom zou dat voor de oudheid anders zijn? Er 
is altijd een overdracht van kennis geweest, en India stond aan het begin van deze keten. 
De rol van India als bron van beschaving is vaak onderschat. Sommige onderzoekers 
stellen dat Egypte de bakermat van onze cultuur is en dat India er slechts van heeft 
geleend. Maar onderzoek toont aan dat Egypte in feite een emanatie2 van India is. Ook al 
lijkt India voor velen te ver weg of te ingewikkeld om te bestuderen, enkele toegewijde 
onderzoekers blijven volharden in hun zoektocht naar de waarheid. Zij zullen 
uiteindelijk aantonen dat de bestudering van India gelijkstaat aan het traceren van de 
oorsprong van de mensheid. 
 
Sommige schrijvers raakten verward door de invloed van de Hellenistische wereld en 
dichten deze een rol toe die zij nooit heeft vervuld. Zo is het onjuist te stellen dat de 
komst van Alexander de Grote een diepgaande invloed heeft gehad op de Indiase 
beschaving. Tegen de tijd van zijn komst had India haar bloeitijd al lang achter zich 
gelaten en bestonden haar grote werken al duizenden jaren. De aanwezigheid van 
Alexander is een geïsoleerd feit, opgeblazen door de Hellenistische geschiedschrijving, 
maar nauwelijks erkend door de Indiërs zelf. 
 
Het Sanskriet vormt het simpelste en meest overtuigende bewijs dat de Europese 
volkeren hun oorsprong in India vinden. De verfijning en rijkdom van deze taal getuigen 
van een hoge mate van beschaving, waarvan de invloeden terug te vinden zijn in de 
moderne talen en tradities van Europa. De studie van deze taal en cultuur kan ons 
helpen de ontwikkeling van de mensheid te begrijpen, van haar vroegste begin tot 
volwassenheid, en de invloed van India op andere beschavingen te achterhalen. 
De mythische tijden die door de geschiedenis worden verworpen, zijn in werkelijkheid 
Hindoe-tradities die via migratie naar Griekenland en verder zijn gebracht. Ook al zijn 
veel herinneringen verloren gegaan, het besef van een oosterse oorsprong was ooit 
wijdverbreid. 

 
2 Emanatie betekent uitvloeiing, uitstraling of afkomstigheid 



12 

Ten slotte is het onjuist te geloven dat beschavingen spontaan ontstaan. Er moeten altijd 
parallelle ontwikkelingen zijn geweest. Zij die zich tevredenstellen met poëtische illusies 
en openbaringen mogen geloven in mythische figuren, maar een rationele benadering 
vereist andere maatstaven. In dit werk, dat een veelheid aan onderwerpen behandelt en 
vooral een idee wil uitdragen, beperk ik mij tot enkele voorbeelden uit het Sanskriet om 
de bron van Griekse fabels en mythologie te illustreren. 

Etymologische en Culturele Verwantschap tussen India en de Klassieke 
Wereld 

Sanskriet als Bron voor Namen en Begrippen 

De etymologie van vele namen uit de Griekse en Romeinse mythologie, evenals die van 
volkeren en helden, toont een opvallende verwantschap met het Sanskriet. Zo wordt 
Hercules in het Sanskriet aangeduid als 'Haar-kala', een titel die vaak aan Shiva wordt 
gegeven, de god van de strijd in de Indiase poëzie. Theseus vindt zijn oorsprong in het 
Sanskriet 'Tha-saha', wat 'de metgezel' betekent en verwijst naar degene die Shiva 
vergezelt. Evenzo is Aeacus, een rechter van de onderwereld in de Griekse mythologie, 
in het Sanskriet een benaming voor Yama, de rechter van de hel. Ariadne, de prinses die 
door Theseus werd verlaten, wordt in het Sanskriet 'Ari-ana', wat betekent 'verleid door 
de vijand'. Rhadamanthus, een andere rechter in de mythische hel, is 'Radha-manta', 
oftewel hij die criminaliteit berecht en straft. Andromeda, geofferd aan Neptunus, wordt 
in het Sanskriet 'Andhra-medha', wat duidt op haar offer aan de passie van de WaterGod.  
 
Ook namen als Persius (Para-saha, tijdelijke hulp), Orestes (O-raksa-ta, een 
ongelukkige), en Pylades (Paula-da, bekend door vriendschap) tonen deze verbinding. 
Zelfs mythische wezens zoals de Centaur (half mens, half paard) vinden hun wortels in 
het Sanskriet, waar 'Kentura' mens-paard betekent. De Olympische goden delen 
eveneens deze oorsprong: Jupiter ('Zu-pitr', vader van de hemelen), Pallas ('Pala-sa', 
beschermer van wijsheid), Athena ('A-tanaya', kinderloos), Minerva ('Manara-va', zij die 
de machtigen ondersteunt), Bellona ('Bala-na', hij die grote kracht bezit), Neptune 
('Napatan-na', hij die de hevige wateren beheerst), Poseidon ('Pasa-uda', hij die de 
wateren kalmeert), Mars ('Mir', hij die dood brengt), en Pluto ('Plush-ta', hij die vuur 
doet regenen). 

Immigratie en Naamgeving van Volkeren 

De etymologie van volkeren en hun namen laat eveneens een duidelijke verbinding zien 
met het Sanskriet. De Pelangi ('Palasa-ga', hij strijdt zonder genade), de Leges ('Lala-ga', 
hij die angst inboezemt), de Hellenen ('Hela-na', krijgers en maanaanbidders), en de 
Spartanen ('Spardha-ta', rivalen) zijn hier voorbeelden van. Griekse namen zoals 
Pythagoras ('Pith-guru', schoolmeester), Anaxagoras ('Ananga-guru', meester van de 
geest), en Protagoras ('Prata-guru', meester in alle wetenschappen) zijn in wezen 
beschrijvingen van kwaliteiten en geen persoonsnamen op zich. 
 
De migratie van deze namen en betekenissen is niet beperkt tot Griekenland. Ook in 
Italië, Gallië, Duitsland en Scandinavië vinden we Sanskriet als bron. Voorbeelden zijn: 
de Italianen (afgeleid van 'Itala', lage kaste), Britten ('Bharata', ambachtsmensen), 
Tyrreenians ('Tyra-na', snelle krijgers), Sabines ('Sabha-na', krijgersklasse), Samnieten 
('Samna-ta', de verbannen), Kelten ('Kalla-ta', binnenvallende krijgers), Galliërs ('Ga-
lata', veroveraars), Belgen ('Bala-ya', kinderen van de sterken), Sequanen ('Saka-na', 



13 

superieure krijgers), Sicambres ('Su-kam-bri', goede heersers), Scandinaviërs ('Skanda-
nava', aanbidders van Skanda, de god van de strijd), Odin ('Yoshin', krijger), Zweden 
('Su-yodha', goede soldaat), Noren ('Nara-vaja', zeevolk), Balten ('Bala-ta-ka', zee van 
veroveraars), Alamanni ('Ala-manu', vrije mensen), Valaques ('Vala-ka', dienstbaren), 
Moldaviërs ('Mal-dha-va', laagste klasse), Ierland ('Erin', rotsen omringd door zout 
water), en Thane ('Tha-na', hoofd der krijgers). 

Indiase Invloeden in Aziatische Dynastieën en Plaatsnamen 

In Azië zijn dynastieën zoals die van Xerxes en Artaxerxes van Indiase oorsprong. 
Plaatsnamen zijn eveneens bijna puur Sanskriet: 'MA' (maan), 'Artaxerxes' 
('Arthakshatriya's', machtige koning), 'Mesopotamia' ('Madya-potama', land tussen de 
rivieren), en 'Zoroaster' ('Surya-stare', hij die zonaanbidding onderwijst). 
 
Deze filologische verwantschap is zo evident dat het haast onmogelijk is eraan te 
twijfelen. De argumentatie wordt verder onderbouwd door te wijzen op het feit dat geen 
van deze namen in hun respectievelijke talen enige intrinsieke betekenis of 
samenstelling hebben. Het is daarom rationeel om ze toe te wijzen aan het Sanskriet, dat 
niet alleen hun grammaticale oorsprong verklaart, maar ook hun symbolische of 
historische betekenis. 

Migratie van Tradities en Namen 

Mensen van Hindoe-origine, waaronder de Doriërs, zijn vanuit Klein-Azië naar 
Griekenland gemigreerd en namen hun herinneringen, tradities en poëtische verhalen 
mee. Hoewel deze in de loop van de tijd zijn aangepast en soms in de vergetelheid zijn 
geraakt, bleef de stempel van hun oorsprong onuitwisbaar. Een treffend voorbeeld is de 
adoptie van de naam van de god van de oorlog: Shiva. Terwijl zijn oorlogszuchtige 
eigenschappen buiten India onbekend waren, bleef zijn titel 'Hara-kala' behouden en 
transformeerde tot Herakles in de Griekse mythologie. Ook de god Zeus is in naam en 
betekenis overgenomen uit de Hindoe-drie-eenheid Brahma, Vishnu en Shiva. 
 
Andere namen en concepten werden eveneens overgenomen: 'The-Saha' werd Theseus, 
en namen als Aha-ka, Radha-Manta, Manarava, A-tanaya, Napatana, Bala-na, Palasa, 
Andha-ra-meda werden resp. Aeacus, Rhadamanthus, Minerva, Athena, Neptune, 
Bellona, Pallas, Andromeda en Ariadne. Brahma, ook wel Zeus Pitri (Dyaus-pitar), werd 
Jupiter, waarbij de woorden 'Zeus' en 'pitr' (vader) in het Grieks vrijwel onveranderd 
zijn overgenomen. 
Beschrijvende namen als Prata-guru en Ananga-guru veranderden in Protagoras en 
Anaxagoras. Pythagoras, afgeleid van 'Pitha-guru', verkondigde in Griekenland het 
Hindoeïstische systeem van meetkunde, waarmee zijn oosterse oorsprong duidelijk 
wordt. 

Conclusie: De Hindoe Oorsprong van de Antieke Wereld 

De namen uit de oudheid, van helden, goden, krijgers en filosofen tot landen en volkeren, 
hebben allen een Hindoe affiniteit van oorsprong. De migratie van deze namen, tradities 
en talen vanuit India naar het westen is onbetwistbaar en vormt het fundament van de 
gezamenlijke geschiedenis van de mensheid. Door deze verwantschap te accepteren, 
wordt het mogelijk het verleden te verklaren en de leegte in onze geschiedenis op te 
vullen. 



14 

Uit de gemaakte vergelijkingen blijkt dat de helden van het oude Griekenland en hun 
verhalen voortkomen uit India, bewaard en getransformeerd door poëzie en traditie, 
waarbij de oorspronkelijke taal en betekenis in de loop der tijd zijn aangepast. De 
Griekse Olympus is een kopie van de Hindoe Olympus, en zelfs de legende van Jason en 
het gouden vlies en de Ilias van Homerus zijn echo's van Hindoe-epossen zoals de 
Ramayana. De structuren van strijd, de rol van goden en godinnen, en zelfs de details 
van de verhalen vertonen grote overeenkomsten. 
 
Ook op het gebied van fabels is de imitatie duidelijk zichtbaar. Aesopus en Babrios 
hebben Hindoe-fabels gekopieerd, die via Perzië, Syrië en Egypte naar Griekenland zijn 
gekomen. De gelijkenissen zijn zo groot dat zelfs de handelingen nauwelijks zijn 
aangepast. 
 
Hoe meer men de oudheid bestudeert, des te duidelijker wordt dat de klassieke wereld 
haar inspiratie en snelle ontwikkeling heeft ontleend aan een oudere bron: India. De 
keten van kennisoverdracht is echter doorbroken of vervaagd, waardoor het moeilijk is 
het geheel te reconstrueren. Toch is het onderzoek naar India en haar teksten essentieel 
voor het vinden van de waarheid. 

De Betekenis van Sanskrietstudie 

Het is aan te bevelen om de studie van het Sanskriet, zoals die aan Zuid-Indiase scholen 
wordt beoefend, centraal te stellen in plaats van vast te houden aan verouderde 
modellen zoals de school van Athene. Alleen zo kan men bewijzen dat India de 
beschaving aan de wereld heeft geschonken. 

Het Huwelijk in de Hindoe en Romeinse Wetgeving 

Overeenkomsten in Huwelijksvoltrekking 

Volgens de Hindoe wetgeving wordt een huwelijk voltrokken wanneer de vader zijn 
dochter weggeeft en de bruidegom haar accepteert, waarbij water- en vuurrituelen 
centraal staan in de ceremonie. Deze handelingen vinden hun weerklank in het 
Romeinse recht, waar soortgelijke rituelen zichtbaar zijn. In Leg. 66 § i van de Codex van 
Justinianus wordt beschreven dat de bruid eerst naar de tuin wordt geleid en dat het 
huwelijk pas als voltrokken wordt beschouwd na het ontvangen van water en vuur, en 
nadat er een geschenk van tien gouden munten is aangeboden. 
De vereniging van handen, zoals uitgevoerd bij de confarreatio – het delen van de 
bruidstaart – en andere Romeinse huwelijksrituelen, zijn duidelijk geïnspireerd op de 
voorschriften van Manu. Hiermee wordt zichtbaar dat de Romeinen veel van hun 
huwelijksgebruiken hebben overgenomen uit de Hindoe traditie. 

Verloving en Huwelijksceremonie 

In de Hindoe traditie zijn er twee belangrijke momenten: de verloving, die vaak enkele 
jaren vóór de uiteindelijke huwelijksceremonie plaatsvindt, en de eigenlijke voltrekking 
van het huwelijk. Deze fasering komt ook bij de Romeinen voor, waarbij dezelfde 
gebruiken en tijdspanne worden gehanteerd. 
Het woord ‘betrothal’ (verloving), in het Latijn ‘sponsalia’, is afgeleid van ‘beloven’ (a 
spendendo). Volgens Leg. 2, tit. i 1, xxiii van de Codex werd deze belofte in de oudheid 
gebruikt om de intentie tot huwelijk formeel vast te leggen. Bovendien stond de wet toe 



15 

dat de periode van verloving met geldige reden niet slechts één of twee, maar zelfs drie, 
vier of meer jaren kon duren. 

Wettelijke Instemming 

Voor zowel de Hindoe als de Romeinse wetgeving was instemming via contract 
essentieel. In de Hindoe traditie bleef de jonge bruid tot aan haar puberteit bij haar 
familie; pas daarna stuurde de vader een bericht aan de bruidegom dat diens recht was 
aangebroken om haar op te eisen als echtgenote. Het Romeinse recht kende eenzelfde 
regeling: zolang de dochter onder het gezag van haar vader stond, kon deze de 
bruidegom informeren wanneer het tijd was voor het huwelijk (Leg. 10, de Sponsalibus). 
Het meenemen van de bruid naar het huis van de echtgenoot gold in zowel India als 
Rome als de afsluitende ceremonie van het huwelijk, traditioneel gevierd met muziek en 
dans. 

Regels en Beperkingen rondom het Huwelijk 

De wetten van Manu verboden huwelijken binnen de directe familielijn tot de zevende 
graad aan vaderszijde en de vijfde graad aan moederszijde. Een vader die zijn dochter 
aan iemand anders uithuwelijkte dan aan haar verloofde, overtrad daarmee de regels. 
Het Romeinse recht sprak zich hier eveneens over uit: als een vrouw aan de één werd 
verloofd en aan een ander gehuwd, volgde er een straf (Leg. 13, § 1., lib. iii.). 
De invloed van de Hindoe wetgeving reikte verder dan alleen het huwelijk. Het 
Romeinse concubinaat, hoewel afwijkend van de Hindoe traditie, was eveneens 
gebaseerd op Indiase instituties. De strikte en pure zeden van het oude India stonden in 
contrast met de latere, lossere opvattingen over liefde in Rome. 

Scheiding en de Positie van de Vrouw 

Zowel in India als Rome was echtscheiding wettelijk geregeld. Volgens de Hindoe 
wetgever mocht een vrouw haar man verlaten bij criminaliteit, impotentie, degradatie, 
lepra of langdurige afwezigheid in het buitenland. De Romeinse wetgeving kende vrijwel 
dezelfde gronden: degradatie, wettelijke dood, impotentie, besmettelijke ziekte en 
langdurige afwezigheid. 
In beide tradities verloor een overspelige vrouw haar bruidsschat, zonder dat haar 
echtgenoot verplicht was deze terug te geven. 

Conclusie 

In dit fundamentele onderdeel van het recht, dat de basis vormt van samenlevingen en 
naties, blijkt dat India met haar wetgeving een bron van inspiratie is geweest waar velen 
van hebben geprofiteerd. Het vergelijken van deze oude wetten onderstreept hun 
blijvende relevantie en het belang van verdere bestudering van deze juridische tradities. 
 

Familierecht, Ouderlijke Macht, Voogdij en Adoptie in de Hindoe en Romeinse 
Wetgeving 

Afstamming en Legitimiteit 

De basisregel in het Romeins recht, Pater is est quern justae nuptiae demonstrant (de 
vader is hij die gehuwd is met de moeder), vormt het uitgangspunt voor het vaststellen 
van het vaderschap. Deze regel is overgenomen in onze huidige wetgeving, zoals 



16 

vastgelegd in artikel 312: "het kind verwekt gedurende het huwelijk, heeft de 
echtgenoot als vader". Ook Manu beschrijft dit principe: "Het kind geboren in een huis 
behoort tot de echtgenoot van de echtgenote". 
 
Binnen de Hindoe wetgeving worden kinderen onderscheiden naar hun afstamming: 
legitiem (wettig), bastaard (onwettig), kinderen geboren uit incest en uit overspel. 
Bastaardkinderen hebben recht op een (beperkte) erfenis van hun ouders. Kinderen 
geboren uit incest of overspel kunnen enkel aanspraak maken op onderhoud. 
Indien een kind door één van de ouders wordt geweigerd, geldt: "Als met zekerheid 
bewezen wordt geacht dat de vader van het kind iemand anders is dan de echtgenoot, 
dan is het kind geboren uit overspel en wordt het alle rechten tot de familie ontnomen." 
Opvallend is dat het Hindoe recht toestaat om een buitenechtelijk kind te legitimeren, als 
de ouders alsnog met elkaar trouwen. 

Overname van Principes in Europa 

Zonder te overdrijven kan gesteld worden dat bovenstaande principes, afkomstig uit het 
Romeinse recht, nog steeds de basis vormen van het Franse recht en voor het merendeel 
van de Europese landen. 
Dit systeem, dat al vijfduizend jaar geleden is geadopteerd, blijft bewondering wekken 
bij denkers, filosofen en juristen vanwege zijn eenvoud, wijsheid en praktische 
toepasbaarheid. 

Ouderlijke Macht en Gezagsverhoudingen 

Wat betreft het familierecht en het ouderlijk gezag is er een opvallende overeenkomst 
tussen India en Rome. Het hoofd van de familie heeft, volgens Gibelin, het recht op zijn 
vrouw, kinderen en slaven door het recht van meesterschap. Dit principe is tot op de dag 
van vandaag terug te vinden, waarbij een zoon niets bezit dat niet eerst van zijn vader is 
geweest. 
De Hindoe geleerde Katyayani stelt dat, ongeacht de leeftijd van de zoon, deze nooit 
onafhankelijk is zolang de vader leeft. 

Voogdijrecht 

De principes rond voogdij zijn in de Hindoe traditie vergelijkbaar met die in het 
Romeinse recht. De Hindoe wetgeving erkent legale voogdij, te beginnen bij de 
voorouders, daarna van vaders- en moederszijde, en uiteindelijk door voogdijschap. 
Daarbij is er mogelijkheid tot tussenkomst van een familieraad of publieke autoriteit ter 
bescherming van de persoon en eigendommen van de minderjarige. 
Opvallend is dat de Hindoe wetgever de voorkeur geeft aan een mannelijke voogd, 
zolang er een mannelijk familielid is. De moeder verliest de voogdij over haar kinderen 
indien zij als weduwe hertrouwt zonder instemming van de familieraad. 

Adoptie 

Binnen de Hindoe code is adoptie toegestaan om een kind in een kinderloos gezin te 
introduceren of uit welwillendheid voor het geadopteerde kind. Net als in het Romeins 
recht vindt adoptie plechtig plaats in aanwezigheid van familie, ouderen, Brahmanen en 
kastehoofden. 



17 

Het Franse recht, dat het adoptierecht heeft overgenomen, vereist een uitzonderlijke 
plechtigheid en authenticiteit: adoptie is pas toegestaan na goedkeuring door een 
tribunaal en een hogere rechtbank. 
Na adoptie wordt het kind volwaardig lid van het gezin, met dezelfde rechten als 
kinderen die later worden geboren. Dit standpunt wordt gedeeld door zowel het 
Romeins als het Franse recht. Zoals Vriddha-Gautama (Nanda-Pandita) stelt: "Als er een 
geadopteerde zoon met een goed karakter en een wettelijke zoon is die later is geboren, 
laat ze dan in gelijke mate de erfenis van de vader verdelen." 

Adoptie in Athene en de Hindoe Traditie 

De Atheense wetgeving over adoptie luidde: "Ik adopteer zodat ik een zoon heb die na 
mijn sterven de laatste rites kan uitvoeren, die mijn familielijn kan voortzetten en die 
mijn naam kan voortzetten in een ongebroken ketting van nakomelingen zodat ik enige 
mate van onsterfelijkheid kan bereiken." Dit komt direct overeen met de Hindoe teksten 
van Manu: "Ik, die zonder mannelijke nakomeling is, zal een zoon adopteren voor de 
uitvoering van de laatste rites na overlijden en voortzetting van mijn naam." 

Conclusie: Permanente Verbintenis en Respect voor de Vrouw 

De Hindoe wetgeving was de eerste die het huwelijk als permanente verbintenis zag. 
Zelfs de dood kon deze band niet breken. In kasten waar hertrouwen was toegestaan, 
gold dit enkel als de overledene geen kinderen had verwekt. Het belang was het 
voorzien in een zoon die na het overlijden de ceremonies van verlossing kon uitvoeren – 
volgens de Hindoemythologie bereikt de vader verlossing alleen als een zoon de laatste 
rites uitvoert. De tweede echtgenoot was dan enkel toegestaan met het doel een kind te 
verwekken, dat echter niet tot hem behoorde maar tot de overledene en diens familie. 
Wat de oudheid wellicht over het hoofd zag, maar wat bijzonder bewonderenswaardig is 
in de Indiase traditie, is het respect voor vrouwen. Zo stelt Manu (3.55): 

• "De vrouw moet verzorgd worden met zachtheid en aandacht door hun vaders, 
broers, echtgenoten en zwagers als zij grote welvaart willen hebben." 

• "Daar waar de vrouwen leven in ellende, die families streven uit, maar als ze 
worden geliefd en gerespecteerd en behandeld met zachtheid, daar groeit de 
familie en zal het bloeien in alle omstandigheden." 

• "Als de vrouw wordt geëerd dan zijn de Goden tevreden, maar als we ze niet 
aanbidden dan zijn alle daden van aanbidding nutteloos." 

• "In de families waarin de vrouw niet de eer krijgt, zullen families vernietigd 
worden alsof het besmet was geraakt met een geheime kracht." 

• "In de familie waarin de echtgenoot tevreden is met de vrouw en de vrouw met 
de man, daar is geluk voor altijd verzekerd." 

Het respect dat India kende voor de vrouw, komt tot uiting in heldhaftige verhalen 
waarin de daden van Hindoe helden de Europese ridders tot kinderspel doen lijken. 
Hoewel deze verhalen soms zijn vergeten door eeuwen van invasies en verwoestingen, 
blijft hun boodschap van respect en kracht behouden. 

Eigendom en Verbintenissen in de Hindoe Wetgeving en Haar Invloed 

De Hindoe wetgeving met betrekking tot eigendom is even bewonderenswaardig als 
haar regelgeving over personen- en familierecht. De wijze waarop deze wetten zijn 
geformuleerd, is door moderne wetgeving niet overtroffen. De basisprincipes van deze 



18 

wetgeving werden later door de Romeinen verzameld en met minimale wijzigingen zijn 
veel van deze regels nog steeds van kracht in onze tijd. 
 
De moderne opvattingen over het ontstaan van bezit zijn verdeeld over twee systemen: 
het ene systeem erkent eigendom uitsluitend op grond van natuurwet (en reduceert dit 
tot bezit), terwijl het andere systeem eigendom beschouwt als een sociale noodzaak en 
daaruit het wettelijk eigendomsrecht afleidt. 
 
De Hindoe wetgever stelt zich dezelfde vraag en lost deze op door te stellen: “Daar bezit 
is bewezen, maar er is geen sprake van een titel, kan een verkoop niet worden 
toegestaan.” Het is dus de titel, niet het bezit, die essentieel is voor eigenaarschap (Manu 
8.200). Dit principe van eigendom, dat zijn oorsprong vindt in de Indiase wetgeving, 
doordringt ook onze huidige economische regelgeving. 
 
Wat betreft het verwerven van zaken die nog aan niemand toebehoren—en die vanuit 
de natuur toevallig een eigenaar krijgen—verklaart Manu: “Het land dat gecultiveerd 
wordt door een persoon wordt eigendom van degene die het ontdoet van het woud, en 
het hert is van de jager die het eerst dodelijk heeft getroffen.” 
 
Bij de verdere bestudering van eigendom onderscheidt de Hindoe wetgever tussen 
roerende en onroerende goederen. Dit onderscheid is door moderne wetgevers 
overgenomen, hoewel het door de Romeinse wet werd verworpen. Onroerende 
goederen worden verder onderverdeeld in die welke onroerend zijn door hun aard en 
die welke onroerend zijn door bestemming. Wat betreft bezit wordt dit bekeken vanuit 
het perspectief van degene die het vasthoudt en wordt het geclassificeerd als 
toebehorend aan niemand, aan allen, als publiek of als privaat eigendom. Privé-
eigendom wordt door de Hindoe wetgever beschouwd als onderwerp van commerciële 
transacties tussen individuen. 
 
Samengevat zijn alle classificaties van eigendom—volgens hun aard, oorsprong, 
bestemming en uiteindelijk de rechten van eigendom—door Europese tradities uit de 
Oosterse wetgeving overgenomen en opgenomen in ons huidige recht, evenals in het 
Romeinse recht. Dit betreft onder andere de zorg voor het gezin, de aanpassing van het 
evenredige deel, en contracten, niet alleen in essentie maar ook qua toepassing. Al deze 
principes, die ons burgerlijk recht tot zijn eenvoudigste uitingen hebben teruggebracht, 
zijn het resultaat van de samenkomst van het Romeinse recht en Germaanse gebruiken, 
maar vinden hun oorsprong in de Hindoe tradities die zich verspreidden over het 
noorden en zuiden—van Rusland, Scandinavië en de Germaanse landen tot aan Perzië, 
Egypte, Griekenland en Rome. 

Overdracht van Eigendom en Symboliek 

In India, bij overdracht van eigendom—ongeacht of dit gebeurde op basis van titel, 
onder voorwaarde of als schenking—ging dit altijd gepaard met bepaalde symbolische 
handelingen. Dit betrof de levering van goud en water, met tila (sesamzaad, afkomstig 
van de plant Sesamum indicum) en kusa-gras. Het goud werd door de schenker aan de 
ontvanger gegeven om zijn tevredenheid te verzekeren, mocht blijken dat het onroerend 
goed niet aan de verwachtingen voldeed. Het water werd besprenkeld, zoals bij een 
huwelijk, als teken van schenking. Het gras en de tila fungeerden als deel en product van 
het onroerend goed, als teken en proces van overdracht. 



19 

Deze praktijken tonen de invloed van de Hindoe wetgeving aan, vooral als we de 
vergelijkbare noordelijke tradities van overdracht met water, aarde, kruiden en struiken 
in ogenschouw nemen. 

Invloed en Overeenkomsten met Westers Recht 

De Hindoe wetgeving, waarvan de principes overduidelijk doorwerken in het Romeinse 
en Franse recht, vormt een belangrijke basis voor ons huidige rechtssysteem. De 
belangrijkste principes van onze wetgeving zijn van Sanskriet oorsprong en komen 
voort uit de Hindoe jurisprudentie. 
 
Wat betreft contracten, donaties en testamenten zijn er opvallende overeenkomsten: de 
verschillende vormen van het aangaan van verplichtingen, donaties door levenden en 
overledenen zijn in principe vrijwel identiek, of zelfs gekopieerd, in hun principes en 
gevolgen door zowel de Romeinen als de moderne wetgevers. 
 
Het eerste principe bij het aangaan van verplichtingen volgens de Hindoe wetgever is de 
handelingsbekwaamheid van de partijen. Vrouwen onder de macht van hun echtgenoot, 
kinderen, slaven en personen onder een verbodsbevel zijn in principe 
handelingsbekwaam, ieder binnen zijn eigen context. Voor kinderen en slaven is deze 
bekwaamheid absoluut; anderen mogen alleen met toestemming van hun echtgenoot 
verbindingen aangaan of vallen onder de autoriteit van hun voogd. 
 
Er is een opvallende overeenkomst met het Franse recht: de Hindoe vrouw kan bij 
afwezigheid van haar echtgenoot zichzelf van haar onbekwaamheid ontheffen door het 
recht in te roepen. Naast deze onbekwaamheden, die door bepaalde omstandigheden 
kunnen ophouden te bestaan—zoals het bereiken van de volwassenheid door 
minderjarigen of de bevrijding van een slaaf—kent de wet ook specifieke situaties 
waarin personen handelingsbekwaam of -onbekwaam zijn (zie Digest van Hindoe 
wetgeving, vol. II, pag. 193, Manu). 
 
Volgens Manu is een contract dat is aangegaan door een persoon die dronken, dommig, 
imbeciel of lijdt aan een geestelijke stoornis, of door een oudere persoon wiens 
zwakheid wordt misbruikt, en door allen zonder macht, geheel waardeloos. Ook stelt 
Manu dat wat verkregen is door dwang of kracht, waardeloos is. Dit vertoont duidelijke 
overeenkomsten met de Napoleontische wetgeving, duizenden jaren na Manu’s 
wetgeving. 
 
Dit alles staat in schril contrast met de barbaarse gewoonten uit vroege tijden, waarin 
conflicten met geweld werden opgelost. Het feit dat men in deze tijd al zulke eenvoudige 
en toepasbare wetten had, getuigt van een hoge mate van beschaving. 
De beste maatstaf voor de conditie van een natie is haar geschreven wetgeving. We 
hoeven het contractenrecht niet tot in detail te behandelen; voor juristen zijn de 
bronnen bekend. Voor ons is het voldoende om te stellen dat onderwerpen als garantie, 
belofte, huur, lease, hypotheek en vruchtgebruik allemaal van Hindoe oorsprong zijn en 
hun weg hebben gevonden in het Romeinse en Franse recht, waarbij het civiele recht 
voorrang kreeg boven het religieuze recht. 
 
Zelfs in details zien we dat de Hindoe wetgever alles voorzag wat later in het Romeinse 
en Franse recht bij het vervallen van verplichtingen werd toegepast: mutatie, 



20 

kwijtschelden van schuld, afstand doen van eigendom, compensatie en annulering door 
de houder of gerechtigde. Al deze rechtsfiguren vinden hun oorsprong in India en 
hebben een vergelijkbaar effect als in het Westen. 
De prioriteit van de Indiase invloed op deze rechtsfiguren behoeft nauwelijks discussie. 

Voorbeelden van Overeenkomsten: Bewaring, Lening en Schenking 

De Smriti–Chandrika behandelt het onderwerp van het overdragen van schuld. Volgens 
deze tekst mag de crediteur aan zijn eigen crediteur of aan een derde die hem heeft 
kwijtgescholden, het schuldbewijs van zijn debiteur overdragen als zekerheid van 
schuld, met instemming van de debiteur. 
Een andere tekst behandelt het recht van toonder: als de crediteur weigert de vordering 
van een toonder te betalen, dient de waarde van de schuld, fruit, geld of vee in handen 
van een derde te worden gesteld, waarna de rente stopt. 
Deze procedures leiden tot kwijtschelding en tonen de parallellen met het Westerse 
recht. 
Om deze overeenkomsten te illustreren volgen hier enkele voorbeelden van Hindoe, 
Romeins en Frans recht, met betrekking tot bewaargeving, lenen met en zonder rente: 

• Hindoe tekst Cathayana: Dat wat uit goodwill is geleend, kent geen rente. 
• Code Civil, art. 1876: Een lening van gemak is in essentie gratis. 
• Romeins recht: “Commodata res tune proprie intelligitur, si nulla mer, code 

accepta vel constituta, res tibi utenda data est.” 
• Hindoe tekst Cathayana: Als het geleende door zijn aard verloren gaat, is de lener 

niet verantwoordelijk, tenzij hem schuld treft. 
• Civil Code, art. 1884: Als de zaak door gebruik voor haar doel verslechtert en de 

lener geen schuld heeft, is hij niet verantwoordelijk. 
• Romeins recht: “Quod vero senectute, vel morbi, vel vi latronimi ereptum est...” 
• Hindoe tekst Cathayana: Bij lenen voor bepaalde tijd kan de lener niet worden 

gedwongen tot eerdere teruggave. 
• Civil Code, art. 1888: De uitlener kan de zaak niet voor de afgesproken tijd 

terugvorderen. 
• Romeins recht: “Adjuvari quippe nos, non decipi beneficio oportet.” 
• Hindoe tekst Cathayana: Bij noodzaak kan het geleende wel eerder worden 

teruggevorderd. 
• Civil Code, art. 1889: Bij noodzaak kan de rechter teruggave gelasten. 

Bewaring: Overeenkomsten en Regels 

De Hindoe teksten en het Franse en Romeinse recht tonen grote overeenkomsten wat 
betreft bewaargeving (deposito). Enkele belangrijke punten: 

• Hindoe tekst Narada: Bewaarneming is het in vertrouwen geven van goederen 
met teruggave als voorwaarde. 

• Civil Code, art. 1915: Bewaring is het ontvangen van andermans eigendom om 
het te bewaren en terug te geven in de oorspronkelijke staat. 

• Romeins recht: “Depositum et quod custodiendum alicui datum est.” 
• Hindoe tekst Brihaspati: De bewaarder die nalatig is en schade veroorzaakt, moet 

de waarde met rente vergoeden. 
• Civil Code, art. 1927: De bewaarder behandelt het goed met dezelfde zorg als zijn 

eigen eigendom. 



21 

• Hindoe tekst Yajna Walca: De bewaarnemer is niet verantwoordelijk voor verlies 
door overmacht, tenzij hij traag is met teruggave. 

• Civil Code, art. 1929: De bewaarder is niet verantwoordelijk voor overmacht, 
tenzij hij traag is. 

• Romeins recht: “Si depositum quoque...” 
• Hindoe tekst: Gebruik zonder toestemming is verboden en verplicht tot 

vergoeding. 
• Civil Code, art. 1930: Gebruik zonder toestemming van de eigenaar is niet 

toegestaan. 
• Hindoe tekst: Bij gesloten bewaargeving mag de inhoud niet worden onderzocht. 
• Civil Code, art. 1931: De bewaarder mag de inhoud niet onderzoeken. 
• Hindoe tekst Manu: Het goed moet in gelijke kwaliteit en hoeveelheid worden 

teruggegeven. 
• Civil Code, art. 1932: Hetzelfde geldt. 
• Hindoe tekst Manu: Bij diefstal, schade door dieren, water, vuur is de bewaarder 

niet aansprakelijk, tenzij hem schuld treft. 
• Civil Code, art. 1933: Waardedaling zonder schuld is voor rekening van de 

bewaargever. 
• Hindoe tekst Brihaspati: Winst op het bewaarde moet worden teruggegeven. 
• Civil Code, art. 1936: Winst moet worden teruggegeven. 
• Hindoe tekst Brihaspati: Teruggave alleen aan de originele bewaargever. 
• Civil Code, art. 1837: Ook hier mag teruggeven alleen aan de bewaargever. 
• Civil Code, art. 1939: Bij overlijden van de bewaargever hebben erfgenamen recht 

op het bewaarde. 
• Hindoe tekst Manu: Het goed moet worden bewaard op de plaats van overdracht. 
• Civil Code, art. 1943: Ook hier, tenzij anders afgesproken. 
• Hindoe tekst Brihaspati: Teruggave op verzoek van de bewaargever. 
• Civil Code, art. 1943: Hetzelfde. 
• Hindoe tekst Manu: Niet-teruggave is een overtreding. 
• Civil Code, art. 1945: De onbetrouwbare bewaarder gaat niet vrijuit. 

Deze vergelijkingen, ondanks de eeuwen die ons scheiden en de veranderingen die de 
regels hebben ondergaan, laten zien dat de Hindoe wetgeving rationeel, filosofisch, 
compleet en waardig is om als basis te dienen voor de geschreven wetgeving van de 
wereld. 

Verkoop, Donaties en Testamenten: Logische Afkomst en Gedetailleerde 
Overeenkomsten 

De algemene principes van verkoop, donatie en testament zijn in detail vergelijkbaar, 
met dezelfde kernpunten van contract, logica en gezond verstand. Moderne wetgeving 
verschilt slechts daar waar nieuwe omstandigheden absoluut nieuwe regels vereisten. 
De wetgever Manu, wiens authenticiteit onbetwist is, wordt door Indiase geleerden 
geplaatst op drieduizend jaar voor onze jaartelling, mogelijk zelfs eerder. 

Tot Slot: Beschaving, Wetgeving en Invloed 

Het is aannemelijk dat het bereiken van deze hoge mate van beschaving en 
rechtvaardigheid in de wetgeving niet in één dag is ontstaan. Eeuwen van ontwikkeling 
waren nodig, zowel voor India als voor de antieke en moderne naties van het Westen. De 



22 

band tussen de beschavingen is onmiskenbaar, waarbij iedere nieuwe generatie 
voortbouwt op de kennis en wetgeving van de voorgaande. 
Hoe verder men komt in vergelijkend onderzoek, hoe duidelijker het wordt dat alle 
mensen en beschavingen voortkomen uit eerdere generaties, zoals schakels in een 
ketting, en dat deze kennis met geduld en onpartijdigheid aan elkaar te verbinden is. 
Dit leidt tot het inzicht dat India aan de wieg staat van veel van onze wetgeving, taal en 
filosofie, met haar tradities en ideeën van vrij denken als inspiratiebron voor de 
mensheid. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



23 

Hoofdstuk 2: Manu, Manes, Minos, Moses – Wetgevers als Grondleggers van 
Beschavingen 

De Vier Oorspronkelijke Wetgevers 

In de geschiedenis van verschillende oude beschavingen keren vier namen steeds terug, 
elk omgeven met een mysterieuze en bijna sacrale uitstraling: Manu, Manes, Minos en 
Moses. Ieder van hen staat aan de wieg van een volk, als filosoof, wetgever en 
hogepriester tegelijk. Manu gaf de politieke en religieuze instituties aan India. Manes 
staat in Egypte bekend als de stichter van haar wetgeving. Minos, een Kretenzische 
reiziger, bezocht Egypte om daar de wetten te bestuderen die hij vervolgens in zijn eigen 
land introduceerde. Moses, tenslotte, was de bevrijder en leider van de Hebreeuwse 
stam, en stichtte een nieuwe gemeenschap. 

De Onderlinge Verbondenheid 

Hoewel deze vier figuren geografisch en cultureel ver van elkaar verwijderd zijn, tonen 
hun namen en de inrichting van hun instituties opvallende overeenkomsten. Het feit dat 
ze allemaal zowel de staat als het priesterschap vormgaven, wijst op een diepere relatie 
– alsof ze elkaar opvolgen, van voorganger tot opvolger. De gelijkenis van hun namen 
versterkt dit idee; vooral het Sanskriet woord ‘Manu’, dat zowel ‘mens’ als ‘wetgever’ 
betekent, lijkt een verbindend element. Manu, Minos, Moses – hun namen dragen een 
eenheid in zich die, ondanks kleine variaties door tijd, taal en cultuur, terug te voeren is 
op één bron. 

De Indiase Bron van Religie en Wetgeving 

Dit inzicht biedt een handvat om het onderzoek naar de oorsprong van antieke 
beschavingen te leiden. Het suggereert dat openbaringen, religieuze tradities, mythen en 
fabels uit diverse culturen hun wortels hebben in Indiase bronnen. In plaats van deze 
verhalen te verwerpen als poëzie of fictie, verdient het respect en onderzoek als 
authentiek historisch materiaal. Door deze instrumenten werden mensen in de oudheid 
geleid en onderworpen – en ook vandaag blijft hun invloed merkbaar. 

Priesters en Macht: Het Instrument van Onderwerping 

Manu diende als nuttig instrument voor priesters en Brahmanen, en werd het beginpunt 
van reünie en uiteindelijk vernietiging van het land, dat ten onder ging aan corruptie en 
een egocentrische theocratie. Manes bracht Egypte onder de heerschappij van priesters, 
wat uiteindelijk leidde tot stagnatie en verval. Moses nam de despotische rol van zijn 
voorgangers over en transformeerde zijn volk tot “het volk van God”, een streng 
gedisciplineerde gemeenschap die diende onder het juk van naburige volkeren. 

De Overdracht van Macht en Religie 

Met de opkomst van het christendom veranderde de oorspronkelijke religieuze ideeën 
snel in een priesterlijk systeem. Volgelingen traden uit de catacomben en streefden naar 
wereldlijke macht. Het principe “Mijn koninkrijk is niet van deze wereld” werd 
omgekeerd: de wereld werd hun koninkrijk. De periodes van Brahmanisme, het 
priesterlijke en Levitisme in India, Egypte en Judea verbleken bij de latere uitwassen als 
de Inquisitie, de Vandoies slachtingen en St. Bartholomew’s, waarvoor Rome zelfs St. 
Peter deed verwerpen met een Te Deum. 



24 

Waarschuwing en Reflectie 

Heinrich van Duitsland, een koning, werd als boeteling gedwongen drie dagen 
blootsvoets door de sneeuw te lopen en zich te onderwerpen aan een priester. Dit 
illustreert dat geen enkele belofte uit het Brahmanisme, van Isis of van Jehovah zo ver 
ging. De geschiedenis van 1889 markeert een strijd tussen hen die Gods wetten willen 
gebruiken als richtlijn voor bevrijding en voorspoed, en hen die deze wetten juist 
bestrijden en zo voorspoed vernietigen. 

Vertrouwen op Rede 

Er mag geen ruimte zijn voor zwakte. Het is zaak om terug te kijken en te beoordelen of 
wij willen eindigen als de naties uit de antieke wereld. Vertrouwen in de rede is 
essentieel – God heeft ons immers een instrument gegeven om onderscheid en 
beredenering eigen te maken. Laten wij dit instrument gebruiken, zodat wij niet 
vervallen in de fouten van het verleden. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 
 



25 

Hoofdstuk 3: Wat Zijn de Lessen Ons Waard uit de Geschiedenis 

In dit hoofdstuk uit de tekst wordt met nadruk gesteld dat de traditionele lessen die wij 
uit de geschiedenis trekken, krachtig worden verworpen door de auteur. De schrijver 
wijst op de 'grote stem van historie' en het belang van onpartijdigheid binnen de 
geschiedschrijving. Echter, de Engelse vertaling van dit hoofdstuk ontbreekt, ondanks 
het feit dat de inhoud als zeer belangrijk wordt beschouwd. 
Er wordt bovendien aangegeven dat een vertaling naar het Engels noodzakelijk is, bij 
voorkeur door iemand die het Frans beheerst. Dit onderstreept het belang dat aan de 
inhoud van het hoofdstuk wordt gehecht, én de wens om deze toegankelijk te maken 
voor een breder publiek. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



26 

Hoofdstuk 4: Brahmaanse Perceptie van het Primitieve Vedische Oorsprong 
van Varans: Divide et Impera 

Uitzonderlijke Duurzaamheid van de Indiase Beschaving 

Er bestaat geen andere beschaving die zo bijzonder is gebouwd dat zij eeuwen en tijden 
overleeft, en alle soorten aanvallen weet te weerstaan zoals de Indiase gemeenschap. 
Tot op heden blijft deze effectief, ondanks het verlies van haar antieke allure en politieke 
macht. 

De Vedische Geleerden en hun Perfecte Taal 

Vedische geleerden spraken een taal die zowel prachtig als perfect genoemd kan 
worden. Door hun diepgaande analyses en onderzoeken wisten zij alle levensproblemen 
te doorgronden, waardoor er geen ruimte overbleef voor verdere innovatie in literatuur, 
moraal of filosofie, zowel in de antieke als in de moderne tijd. 

De Theocratische Gemeenschap en haar Onwrikbaarheid 

Na grondige studie en overwegingen kwamen deze mensen tot de conclusie dat het 
beste was alles aan God op te dragen, waarin het geloof het meest vitaal was. Op deze 
basis bouwden zij een theocratische gemeenschap zonder gelijke, die zelfs na 
vijfduizend jaar nog steeds weerstand biedt aan alle vernieuwingen en vooruitgang, 
trots op haar instituties, haar geloof en haar standvastigheid. 

Het Model voor Andere Antieke Gemeenschappen 

Deze structuur diende als model voor andere antieke gemeenschappen, die het bijna 
letterlijk kopieerden en tradities overnamen door migratie naar alle delen van de 
wereld. 

De Macht van Heilige Autoriteit en de Rol van God 

De Vedische methode om macht te verkrijgen via heilige autoriteit kende vele 
opvolgingen. Met de kennis van de huidige wereldgeschiedenis kan gesteld worden dat 
God sindsdien vooral een instrument was in handen van priesters. 

Het Onwrikbare Kastensysteem 

Volgens de onveranderlijke wet kon niemand ontsnappen aan de kaste waarin hij 
geboren was, ongeacht zijn handelen. De Hindoe werd van geboorte tot dood 
gereguleerd door gebruik en wet, waardoor ambitie en hoop op verbetering werden 
ontnomen. Dit leidde tot een leven van dromen, religieus bijgeloof, fanatisme en 
materialisme, waarbij verandering als kwaad en vooruitgang als misdaad werden 
gezien. 

De Brahmanen en Hun Invloed 

De Brahmanen bouwden een natie die gemakkelijk te regeren was, machteloos om het 
juk af te werpen, en zonder energie om te klagen of in opstand te komen. Ze genoten 
lange tijd van verering, devotie, rijkdom en respect. Toen noordelijke volkeren hun blik 
op de rijkdommen van de Hindoes wierpen en Mongoolse invasies plaatsvonden, bleek 
het onmogelijk het volk te inspireren tot verzet. De Brahmanen, machteloos in hun 
pagodes, zagen hun prestige en macht ten onder gaan door hun eigen handelen. 



27 

India als Klassieke Grond van Invasies 

India is sindsdien steeds opnieuw onderworpen aan invasies. De bevolking stelde zich 
zonder protest onder elk nieuw juk, soms met instemming, waardoor de hoge kasten 
omver werden geworpen. 

Wetgeving door Manu en Narada 

De wetgeving werd vastgelegd in de wetten van Manu, bestaande uit honderdduizend 
verzen, later door Narada ingekort tot twaalfduizend en uiteindelijk door Sumati tot 
vierduizend verzen. Stervelingen bestuderen de korte versie, terwijl goden en hemelse 
musici de originele teksten bestuderen. Volgens Sir William Jones zijn de wetten die wij 
nu kennen waarschijnlijk niet van Sumati, maar eerder van Vrddha-Manava, een oude 
code van Manu. 

De Varna’s en hun Strikte Scheiding 

Voor Indiase geleerden was het essentieel dat men uitsluitend binnen de eigen Varna 
bleef. Huwelijk, omgang en samenwerking tussen verschillende Varna’s waren 
verboden, op straffe van verval en verbanning. Volgens de Manava-Dharmasastra mocht 
iemand van een lagere Varna niet het werk van een hogere Varna uitvoeren, anders 
volgde ontneming van bezittingen en verbanning. Het was beter om het eigen werk 
onvolledig te doen dan het werk van een andere Varna perfect uit te voeren. 

Sancties voor het Overtreden van Varna-Regels 

Dit verbod gold ook voor Brahmanen en koningen. Voorbeelden van overtredingen 
werden streng bestraft: een Brahmaan die sesamzaad gebruikte voor andere doeleinden 
dan voedsel, zalf of gift, werd wedergeboren als een worm. Handel in vlees, zout of melk 
leidde tot degradatie naar een lagere Varna. Het was beter voor een Brahmaan om te 
bedelen dan handenarbeid te verrichten. 

Uitzonderingen bij Moeilijkheden 

In moeilijke omstandigheden mocht een Brahmaan giften aannemen van wie dan ook, 
zonder zondig te zijn. Ook het onderwijzen van heilige geschriften en het begeleiden van 
offerandes waren toegestaan, zelfs bij verwerpelijke mensen, wegens hun zuiverheid. In 
levensgevaar werd voedsel van wie dan ook geaccepteerd zonder zonde. 

Voorbeelden uit de Traditie 

Ajigarta, die honger leed, wilde zijn zoon offeren zonder schuld te begaan; Vamadeva at 
onrein vlees uit noodzaak; Bharadwaj accepteerde koeien van een artiest uit 
hongersnood; Vishvamitra kreeg voedsel van een grafdelver. Dit illustreert hoe strikt de 
Brahmaanse klasse werd beschermd tegen spirituele verval. 

De Gevolgen van Kastedegradatie 

Voor Kshatriya’s en andere klassen, behalve de Shudra’s, was degradatie naar een lagere 
spirituele klasse de grootste misdaad, bestraft met laster en spirituele overgang naar 
lagere levensvormen. 



28 

Van Varna naar Kastensysteem en Culturele Verval 

Langzaam veranderde het Varna-systeem in een kastensysteem. Door deze verandering 
raakte de Indiase beschaving in een staat van onwetendheid; men vergat het glorieuze 
verleden, richtte zich op zintuiglijke vervulling en verviel in corruptie, gestimuleerd 
door priesters die hun invloed zo behielden. 

Beperking van Kennis en Controle over Koningen 

De Brahmanen hielden de oude filosofie, moraal en religieuze tradities voor zichzelf, en 
verklaarden dat alleen hun kaste het recht had deze kennis te bestuderen. Hiermee 
hielden zij de Kshatriya’s onder controle via religie, respect en kennis. 

Verhalen en Tussenpersonen in Religie 

Eenvoudige aanbidding werd vervangen door verhalen over goden, heiligen en 
Brahmanen, die als tussenpersonen tussen God en zijn schepselen fungeerden. Brahma 
zelf had geen altaar meer; gebeden konden hem alleen bereiken via deze 
tussenpersonen. Buddha heeft later geprobeerd deze structuur te hervormen, zoals 
Luther dat in latere tijden deed. 

Het Verval van de Hindoe Gemeenschap 

Dit religieuze systeem leidde tot het verval en de ondergang van de oude Hindoe 
gemeenschap, waarvan de effecten onderwerp van studie zijn. 

Dogma, Mysterie en Beperking van Vrijheid 

Priesters sloten zich op in dogma en mysterie, presenteerden zichzelf als de enige 
bewaarders van waarheid, en beperkten vrijheid van denken en redeneren. Alle wil en 
vrijheid werden ondergeschikt aan geloof, met als adagium dat God niets liever heeft 
dan geloof zonder begrip, buigen zonder kennis, en aanbidding zonder intelligentie of 
onderzoek. 

Invloed op Andere Antieke Beschavingen 

Egypte, Judea, Griekenland en Rome kopieerden het Brahmaanse systeem in hun eigen 
kasten, theorieën en religieuze meningen. Zij adopteerden de werkwijze van de 
Brahmanen en hun priesters, evenals de taal, wetgeving en filosofie van de antieke 
Vedische gemeenschap, die door migratie wereldwijd verspreid werd. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



29 

Hoofdstuk 5: Van Waar de Paria, de Zondebok van het Oosten 

 
In het oude India, hoewel men het recht kende om leden van de gemeenschap te 
bestraffen voor fouten of criminaliteit, was er geen idee van gelijkwaardigheid van dat 
recht zoals moderne mensen dat hebben, noch hadden ze dezelfde methoden van 
toepassing. 
De Indiase wetmakers in de oude tijd waren van mening dat bepaalde fysieke en 
intellectuele eigenschappen van de mens niet door het heilige werk onteerd mochten 
worden. In de toepassing van deze ideeën, die wellicht niet zonder interesse bestudeerd 
konden worden door denkers en filosofen, regelden zij alle repressie met een 
bestraffing. 
Omdat ze machteloos waren in het controleren van de morele vrijheid van de mens, dat 
wil zeggen, zijn macht tot denken, verboden zij restricties op zijn persoonlijke vrijheid, 
net zoals met het werk van God. 
 
Zo ontstond een strafsysteem dat, hoewel het invloed had op de oudheid, niet zodanig is 
overgenomen door de naties van die tijd en geheel is verdwenen uit de moderne codes. 
De straffen die de Hindoes uit de oude tijden kenden als onderdeel van de Veda's waren: 

1. De dood 
2. Degradatie van hoger naar lager Varna’s 
3. Verstoting uit alle Varna’s 
4. Stokslagen en marteling 
5. Zuivering en Yajna’s 
6. Geldboetes 

 
Gevangenissen waren geheel onbekend aan deze primitieve wetgevers. Ze hielden 
consequent vol dat de hand van de mens moest stoppen waar het werk van God begon. 
De doodstraf werd slechts in de meest uitzonderlijke gevallen toegepast, en bijna altijd 
alleen voor daden die hun politieke instituties bedreigden. 
 
Stokslagen en marteling werden alleen toegepast bij delicten en overtredingen als 
gedeeltelijke of volledige verwerping van een kaste niet voldoende bleek te zijn vanwege 
speciale omstandigheden. Dezelfde overwegingen werden regelmatig toegepast bij 
geldboetes. 
 
Zuivering en Yajna’s waren straffen voor lichtere fouten en hadden hoofdzakelijk een 
religieus karakter. 
 
De meest gevreesde straf was de totale verwijdering uit alle kasten, zodanig dat men 
liever de meest verschrikkelijke marteling verkoos. Verlies van kaste betekende verlies 
van eigendommen, familie, vrienden, en alle burgerlijke en politieke rechten. Niet alleen 
het individu kreeg de straf, maar ook al zijn afstammelingen geboren na zijn 
veroordeling. 
 
 
 
 
 



30 

De Uitsluiting van de Paria: Sociale en Religieuze Grondslagen 

Luister hoe Manu dit zegt: 
“Zij die gebrandmerkt zijn door oneer zou verlaten moeten worden door hun familie, 
van vaders en moederskant, en hem zou compassie noch aandacht moeten geven.” 
“Wij moeten niet met hem eten, noch offers met hem brengen, niet met hem moeten 
studeren, noch met hem huwen, laat ze in ellende dwalen over de aarde, alle sociale 
relaties verbroken.” 
 
Het uitsluiten van iemand uit zijn kaste was zowel een maatschappelijk als religieus 
gebaar. Deze maatregel kon door de prins, of diens vertegenwoordiger belast met de 
uitvoering van het recht in civiele zaken, worden opgelegd, maar ook door de priester, 
de religieuze rechter, die zijn oordeel uitsprak op de veranda van de pagode of tempel, in 
het bijzijn van de verzamelde gemeenschap. 
 
Wanneer de overtreder voor het burgerlijk tribunaal verscheen om zijn misstap te 
erkennen, werd van hem tevens verwacht dat hij zich voor de religieuze rechter 
presenteerde. Daar moest hij in het openbaar, met luide stem, zijn overtredingen 
bekennen, zodat de priester de passende straf kon bepalen. 
 
Deze praktijk bracht de paria voort: de ongelukkige, voor altijd onteerde uitgestotene. 
De paria bleef binnen de hindoeïstische samenleving het voorwerp van een 
diepgewortelde, onuitsprekelijke afkeer, die zelfs door de meest verlichte geesten 
nauwelijks te overwinnen viel. 
 
De uitbanning was definitief. Het slachtoffer kon niet ontsnappen aan zijn lot, zelfs niet 
door naar verre landen te vluchten, want men werd herkenbaar gebrandmerkt met een 
heet ijzer—op het voorhoofd of de schouder, afhankelijk van het gepleegde vergrijp. 
Water, vuur en rijst moesten hem door alle leden van de kasten worden geweigerd, op 
straffe van degradatie. Zo ontstond binnen de natie een tweede, uitgesloten 
gemeenschap: een groep die door de wetgever werd neergezet onder het niveau van 
zelfs de meest verachte dieren. 
 
Het zal eeuwen kosten om dit onrecht, ingegeven door oude burgerlijke en religieuze 
voorschriften, uit te wissen. Deze wet heeft tot op heden nog steeds haar kracht onder 
de mensen niet verloren. 
 
In de grote steden van India, onder het waakzame oog van Europeanen die individueel 
soms bescherming bieden en proberen de tekortkomingen van de wet te verzachten, 
leeft de paria van nu wellicht zonder al te veel onrust, zolang hij zich maar niet mengt in 
de festiviteiten van de hindoeïstische gemeenschap. Maar op het platteland is zijn 
situatie nog altijd erbarmelijk en uitzichtloos. 

De dagelijkse vernedering en overleving van de paria 

De paria werd in het dagelijks leven geconfronteerd met voortdurende vernederingen 
en sociale uitsluiting. Wanneer hij een priester zag naderen, moest hij direct van het pad 
afwijken en op ten minste tien passen afstand blijven. Deze afstand diende als zichtbaar 
teken van zijn ondergeschikte positie. Het niet naleven van deze regel kon zelfs zijn dood 
betekenen; de bedienden van de Brahman aarzelden niet geweld te gebruiken om de 
sociale orde te handhaven. 



31 

 
Kwam de paria iemand tegen van een hogere kaste, dan was het zijn plicht om te 
knielen. Hij moest zijn hoofd gebogen houden, zonder op te kijken, totdat de ander 
gepasseerd was. Dit was een alledaagse handeling van onderwerping, die zijn lage status 
in de maatschappij benadrukte. 
 
De paria stond ook voor immense moeilijkheden bij het verkrijgen van de eerste 
levensbehoeften. Als hij geen voedsel of vuur had, bleef hem niets anders over dan te 
zoeken of te stelen. Geen enkel hindoeïstisch huis stond voor hem open; niemand reikte 
hem een hand om rijst of brood te geven. Hij was volledig op zichzelf aangewezen, 
buitengesloten door de hele gemeenschap. 
 
In deze uitzichtloze situatie heb ik deze gekwelde mensen gezien: tot het uiterste 
gedreven door honger, uitgemergeld en nauwelijks levend, dwalend in de 
avondschemering langs rivieroevers of afgelegen paden. In hun wanhoop zochten ze 
naar een dood dier, hoopvol dat ze het zouden vinden voordat jakhalzen of roofvogels 
het zouden opeisen—en bereid om zelfs met deze dieren te vechten voor een kans op 
overleving. 

De economische positie van de paria 

Vervolging en maatschappelijke degradatie 

Ongetwijfeld is de paria zodanig vervolgd dat hij is geworden tot een inferieur en 
minderwaardig wezen. Door de aanhoudende onderdrukking en het stigma dat hem is 
opgelegd, heeft hij nooit geprobeerd uit deze ellendige situatie te ontsnappen door 
industrie te ontwikkelen of rijkdommen te vergaren. De kans om te slagen en het stigma 
te overwinnen bestaat wel degelijk, aangezien goud in India wordt beschouwd als een 
soevereine god en wordt aanbeden met dezelfde hartstocht als in Europa. Toch is de weg 
naar economische vooruitgang voor de paria bijzonder moeilijk; de sociale structuur 
verhindert hem om die stap daadwerkelijk te zetten. 

Kleine handel binnen de eigen gemeenschap 

Voor de paria ligt de meest toegankelijke vorm van economische activiteit in de handel 
met de eigen kaste. Velen hebben kleine winkels in de open lucht, waar zij uitsluitend 
aan andere paria’s de meest essentiële zaken van het leven verkopen: hout, cacao, olie, 
rijst en curry specerijen. Met inzet en slimheid weten ze hun eenvoudige handelswaar—
zoals een zak rijst, een blikje olie of een vat—om te zetten in een kleine bamboe winkel 
of kraam. De transformatie van bescheiden middelen tot een eigen onderneming is 
kenmerkend voor hun veerkracht binnen de beperkte mogelijkheden die hen gegund 
zijn. 

Potentieel voor sociale verandering 

Deze vorm van handel kan worden gezien als het begin van een sociale revolutie ten 
voordele van de paria’s. Andere wegen tot verbetering van hun situatie zijn vrijwel 
afgesloten, waardoor juist de zelfgeorganiseerde handel binnen de eigen gemeenschap 
de enige reële kans biedt op vooruitgang. Het ondernemerschap van de paria’s, hoe 
bescheiden ook, getuigt van hun creativiteit en doorzettingsvermogen ondanks de 
maatschappelijke barrières die hen omringen. 



32 

De Paria en Zijn Economische Cyclus 

De paria zal zelf nooit de kracht of drijfveer vinden om het gevecht aan te gaan voor 
economische vooruitgang—een strijd waarvan de vruchten pas na verloop van tijd, en 
dan voornamelijk voor zijn nakomelingen, geoogst zouden kunnen worden. Het 
vooruitzicht van uitgestelde beloning biedt hem weinig motivatie; zijn dagelijkse 
realiteit is er een van overleven, niet van investeren in een verre toekomst. 
 
Een andere kenmerkende gedachte, die als een onvermijdelijke regel geldt onder de 
paria’s, is hun neiging om hun schaarse voorraad snel op te maken. Zij leven bij de dag, 
zonder zich druk te maken over wat de toekomst brengen zal. Zodra het hen lukt om een 
periode van rust te bereiken, waarin ze enkele maanden vrij en tevreden kunnen 
slapen—zij het in de zon op het voetpad of in de schaduw van een cacaoboom—wordt 
hun leven beheerst door eenvoudige handelingen: af en toe bewegen om van 
pruimtabak te wisselen, of een kleine hoeveelheid gekookte rijst te eten van een 
plantenblad. 
 
Dreigt hun geld op te raken, dan kopen zij nieuwe voorraad in, die zij vervolgens 
verkopen zoals voorheen: op een straathoek of vanaf een steen op de markt. Zodra deze 
voorraad eenmaal is verkocht, breekt opnieuw een periode van rust aan, totdat de cyclus 
zich herhaalt. Het patroon van werken en rusten, zonder ambitie voor groei of 
verandering, typeert het bestaan van de paria. 

De Paria: Gevangenschap binnen de Kaste en de Onmogelijkheid van 
Bevrijding 

De paria’s in India ondergaan een behandeling die sterk doet denken aan het lot van de 
Hebreeuwen in het oude Egypte en tijdens de middeleeuwen. Net zoals de Hebreeuwen 
destijds onderdrukt werden, zo worden de paria’s systematisch buitengesloten en 
gedegradeerd. Echter, in tegenstelling tot de Hebreeuwen, ontbreekt het de paria’s aan 
een bevrijder als Mozes die hen zou kunnen leiden naar een betere toekomst. Voor hen 
is het simpelweg niet mogelijk om via handel of industrie dezelfde emancipatie te 
bereiken als de Joden; de maatschappelijke structuren laten dit niet toe. 
Deze strenge maatschappelijke grenzen zijn opgelegd als straf, en dienen ertoe om 
mensen gevangen te houden binnen de grenzen van hun eigen kaste. Uit angst voor 
verdere degradatie, en uit respect—of eerder vrees—voor de autoriteit die als duivels 
wordt ervaren, durft niemand buiten zijn kaste te treden. De sociale orde wordt zo in 
stand gehouden door een diepgewortelde angst voor uitsluiting en vernedering. 
Belangrijk is om te onderkennen wat deze sociale organisaties hebben voortgebracht en 
wat zij de volkeren van de oudheid hebben nagelaten. De gevolgen van deze starre 
kastensystemen zijn desastreus gebleken voor landen als Egypte, Judea, Griekenland en 
Rome. Overal waar deze scheiding in kasten bestond, leidde dit tot onderdrukking van 
de moraal en een onuitwisbare degradatie van de schuldigen en hun nakomelingen. Het 
ging om een voortdurende overheersing van het volk en de instituties van Boven-Azië 
door een egoïstische, despotische priesterklasse—de cultivators van het religieuze 
idee—die via mysteries, profetieën, wonderen en leugens hun macht en invloed wisten 
te behouden. 
 
“... Con simulazione, menzogne, e frodi, 



33 

De Onverbrekelijke Knoop van Priesterlijke Macht 

De uitdrukking “Legai i cor de’ indissolubili nodi” verwijst naar een oude techniek, 
doorgegeven van generatie op generatie door de Brahmaanse priesters in India. Deze 
techniek werd vervolgens overgedragen aan de priesters van Memphis en Eleusis, aan 
de Levitische priesters en de zieners. In al deze gevallen diende deze kennis als een 
middel om sociale controle te behouden en de macht van de priesterklasse te 
versterken. 
 
De kern van deze praktijk is het binden van het hart van het volk aan de 
“onverbrekelijke knopen” van religieuze en sociale structuren. Door middel van 
religieuze rituelen, mysteries en een zorgvuldig opgebouwde hiërarchie wisten de 
priesters hun invloed over de samenleving te bestendigen en te vergroten. Deze 
strategieën en tradities hebben zich niet alleen in het oude India en Egypte 
gemanifesteerd, maar zijn ook overgedragen aan andere beschavingen, zoals blijkt uit de 
overeenkomsten met de Levitische en Eleusinische praktijken. 
 
Zelfs in de moderne tijd zien we dat deze technieken nog steeds triomferen: volkeren en 
naties worden onder controle gehouden en hun kracht wordt verzwakt door oude, door 
priesters ontwikkelde methoden. Als er geen haast wordt gemaakt om deze 
mechanismen te herkennen en te documenteren, dreigt de naam van de priesterklasse 
die deze processen in gang heeft gezet uit de geschiedenisboeken te verdwijnen en uit 
ons collectieve geheugen gewist te worden. 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 



34 

Hoofdstuk 6: Manu en de Priesters – Hun Invloed op Egypte 

Egypte als Eerste Kolonie van de Indiërs 

Geografisch gezien kan Egypte beschouwd worden als het eerste land dat gekoloniseerd 
werd door de Indiërs. Het was daarmee ook een van de eerste gebieden waar de invloed 
van deze oude beschaving, die zelfs tot ons land reikt, merkbaar werd. Deze 
werkelijkheid wordt des te opmerkelijker wanneer men de instellingen van Egypte 
bestudeert. De overeenkomsten in de opbouw van deze instellingen met die van Boven-
Azië zijn zo duidelijk, dat elke andere conclusie uitgesloten lijkt. Zelfs de meest 
hardnekkige vooringenomenheid verdwijnt bij het zien van het overweldigende bewijs 
dat deze stelling ondersteunt. 

Eenheid van Civiele en Politieke Instituties 

Het is van belang om aan te tonen hoe sterk de civiele en politieke instituties van alle 
oude volkeren op elkaar lijken. Er is sprake van een eenheid van idee, waarbij India als 
initiator geldt. Dit hoofdstuk richt zich op het aantonen van deze eenheid, waarbij later 
ook zal blijken dat zelfs de religieuze openbaringen hun oorsprong in India vinden. 

Het Egyptische Regeringssysteem: Een Spiegel van India 

Wanneer we terugkijken naar de vroegste tijden van Egypte, zien we dat haar 
regeringssysteem een vrijwel identieke kopie was van dat van India. Het werd 
geïnspireerd door dezelfde wetgever: Mamu, of Manes, wiens wetten via 
migratietradities werden overgedragen. Deze wetten vormden de basis om op nieuwe 
grond een samenleving te creëren die gelijk was aan die van het moederland. 

De Betekenis van Manou of Manes 

De naam Manou (of Manes) verwijst, zoals eerder besproken, niet naar een specifiek 
individu. In het Sanskriet betekent deze naam ‘mens’, en in het bijzonder ‘wetgever’. Het 
is een eretitel die werd begeerd door mannen uit de oudheid, die deze aan zichzelf 
toedichtten naargelang hun verdiensten, of uit eerbied toebedeelden. 

De Invloed van Manu op Egypte 

Uit bovenstaande volgt dat de eerste mensen (Manu) die vanuit India een invloed 
uitoefenden op de oudheid, eenzelfde soort invloed hadden als Justinianus op de 
moderne wetgeving. Onder deze invloed was Egypte vanzelfsprekend theocratisch en 
sektarisch van aard. Net als in India heerste er een strenge aanbidding en een hiërarchie 
die met dezelfde methoden van overheersing werd gehandhaafd. 

De Hiërarchie: Priester en Koning 

De hoogste positie werd ingenomen door de priester: beschermer en bewaker van alle 
civiele en religieuze waarheden, heerser over koningen en mensen, vertegenwoordiger 
van God, door God gezalfd en aan niemand verantwoording schuldig. In feite stond de 
priester boven alle wetten en boven de mensheid. 
Pas daarna kwam de koning, die slechts mocht regeren zolang hij het advies en de 
inspiratie van de priester volgde. 
 



35 

Dan komt de handelaar, net als in India, die moet bijdragen aan het fortuin van de twee 
eerste kasten, om te betalen voor hun luxe, hun capriolen, en hun losbandigheden, en 
dan komt de artiest of werken m.a.w. technici, huishoudelijk personeel en salven.  
 
De priesters hielden tot zichzelf het exclusieve recht van kennis en wetenschap. Het was 
door de kracht van voorspelling en toekomstbepaling die alleen zij begrepen waardoor 
zij in staat waren om invloed te hebben op de koningen en mensen. Ze bewaarden tot 
zichzelve hun noties van God en de drie eenheid, het werk van cratie, en de onsterfelijke 
ziel, het publiek overlaten tot aanbidding van monsters, beelden, en nog steeds en altijd 
als in India, de aanbidding van de Os, van wie we weten dat het een heilig dier was in 
Egypte.  
 
Hoe moeten deze priesters van Thebe en Memphis, in de diepten van hun immense en 
sombere tempels, die ook dienden als hun paleizen, met weemoed hebben gelachen of 
met afkeer als ze verplicht moeten afzien van hun hoge studies of hun plezier om te 
moeten lopen in een optocht en tot grote plezier van de half domme mensen, dat de stier 
Apis van wie ze God hadden gemaakt in de trots van hun macht, in in de minachting van 
de slaafse natie die ze hadden gemaakt.  
 
En wat een plezier moeten ze hebben gehad uit de dood van deze stier, die ze verplicht 
waren te vervangen om het dogma van zijn onsterfelijkheid te behouden.  
 
Ze hebben heel strikt voor eeuwen hun kennis kunnen bewaren, brom van hun prestige! 
En wat voor verschrikkelijke eed moeten ze degenen die ze geïnitieerd hebben niet 
hebben opgedragen. 
 
Net als in de Indiase samenleving, hadden ook de Egyptische priesters de 
onmogelijkheid in het leven geroepen dat het mogelijk was om de klasse waarin iemand 
was geboren te overstijgen en bestempelden ze hun institutie met dezelfde stempel van 
vastigheid en onbeweeglijkheid.  
 
Het strafsysteem was hetzelfde, repressie gevolg door degradatie, dat is door 
gedeeltelijke en volledige kastenuitsluiting.  
 
Uit deze gelijkheid kwam voort een ras van paria’s over wie wij zullen spreken in een 
speciaal hoofdstuk, volgens onze mening, voortgekomen uit logische feiten, dat kwam 
voort uit deze ras van paria's en van uitgeslotenen voort; de Hebreeuwen weer tot leven 
gewekt door Mozes of Moise. 
 
De Egyptische priesters, waren nooit zo een ras van koningen tegengekomen die zo 
meegaand en te vormen waren als de Kshatriya’s, die zelfs nooit hebben getracht de 
autoriteit van de Brahmins in twijfel te trekken.  

De Sociale Hiërarchie en Macht van de Priesters in Egypte 

Na de priester en de koning stond de handelaar, die net als in India verplicht was bij te 
dragen aan het fortuin van de twee hoogste kasten. Hun taken waren niet alleen het 
ondersteunen van de luxe en capriolen van de elite, maar ook het financieren van hun 
losbandigheden. Hierna volgden de artiesten, technici, huishoudelijk personeel en 
slaven, die de onderste lagen van de samenleving vormden. 



36 

De Exclusieve Kennis van de Priesters 

De Egyptische priesters hielden het exclusieve recht op kennis en wetenschap strikt 
voor zichzelf. Door hun vermogen tot voorspelling en toekomstbepaling, iets wat alleen 
zij begrepen, waren zij in staat om een grote invloed uit te oefenen op zowel koningen 
als het volk. Hun noties over God en de drie-eenheid, het werk van creatie en de 
onsterfelijke ziel werden bewust voor zichzelf gehouden, terwijl het volk werd aangezet 
tot de aanbidding van monsters en beelden. Net als in India was ook in Egypte de Os een 
heilig dier, wat zich uitte in de verering van de stier Apis. 

Priesterlijke Rituelen en Macht 

De priesters van Thebe en Memphis, gehuisvest in hun immense en sombere tempels die 
ook als paleizen dienden, moesten met weemoed of afkeer afstand doen van hun hoge 
studies of plezier om deel te nemen aan optochten die het volk vermaakten. Daarbij 
werd de stier Apis, die tot god was verheven, in het centrum van hun macht geplaatst en 
de slaafse natie aanschouwde deze rituelen. De dood van de stier bracht de priesters 
zelfs extra genoegen, aangezien deze telkens vervangen moest worden om het dogma 
van zijn onsterfelijkheid te handhaven. 

Behoud van Kennis en Sociale Onveranderlijkheid 

Eeuwenlang hebben de priesters hun kennis streng bewaakt, wat hun prestige alleen 
maar versterkte. Degenen die werden geïnitieerd, moesten een verschrikkelijke eed 
afleggen, waarmee de geheimen veiliggesteld werden. Net als in de Indiase samenleving 
was het onmogelijk om de klasse waarin men geboren was te overstijgen. De priesters 
bestempelden hun institutie met dezelfde vastigheid en onbeweeglijkheid als hun 
Indiase tegenhangers. 

Het Strafsysteem en Kastenuitsluiting 

Het strafsysteem kende dezelfde repressieve mechanismen: repressie werd gevolgd 
door degradatie, wat neerkwam op gedeeltelijke of volledige kastenuitsluiting. Uit deze 
gelijkheid ontstond een ras van paria’s, waar later in een speciaal hoofdstuk verder op 
wordt ingegaan. Volgens logische feiten kwamen deze paria's en uitgeslotenen voort uit 
deze strenge indeling; de Hebreeuwen werden door Mozes weer tot leven gewekt. 

De Positie van Egyptische Koningen 

De Egyptische priesters zijn nooit een ras van koningen tegengekomen die zo meegaand 
en makkelijk te vormen waren als de Kshatriya’s in India. Deze koningen hebben zelfs 
nooit geprobeerd om de autoriteit van de Brahmins in twijfel te trekken. 

De Strijd tussen Priesters en Koningen en het Verval van Egypte 

Op een bepaald moment bereikten de eisen van de priesters van Odiris zo'n hoogtepunt 
dat de farao’s begonnen te verlangen naar onafhankelijkheid. Deze wens leidde 
uiteindelijk tot het omverwerpen van de verouderde instituties van het Brahmanisme, 
met de ambitie om, na eeuwen van inertie, een nieuwe orde op te richten – een 
ontwaken waar India nog altijd op wachtte. In Egypte ontstond hierdoor onrust binnen 
de priesterklasse en onder de koningen, die samen met hun volgelingen de strijd 
aangingen. Macht werd op dat moment niet langer bepaald door afkomst alleen, maar 
viel simpelweg toe aan de sterkste; de uitkomst van gewapende conflicten bepaalde of 
priesters of krijgers de dynastieën zouden vormen die over het volk heersten. 



37 

Desondanks is het duidelijk dat de oude Egyptische beschaving, evenals die van India, 
uiteindelijk van het wereldtoneel verdween. In beide landen bleek een theocratische 
regeringsvorm slechts tot slavernij te leiden, en de diepgewortelde verdeling in kasten 
stond maatschappelijke vooruitgang in de weg. Zelfs toen de koningen uiteindelijk de 
overwinning behaalden, wisten zij niet hoe zij moesten breken met de tradities van het 
verleden om het volk op te tillen naar een hoger niveau. 
 
De koningen werden uiteindelijk tot dolende veroveraars, die met zwaard en vuur de 
gebieden van hun buren binnendrongen. Toch waren zij onmachtig om blijvende 
veranderingen te bewerkstelligen, want het despotische optreden van één individu leidt 
onvermijdelijk tot stagnatie wanneer het volk is gereduceerd tot volgzame onderdanen 
en geen ruimte krijgt om als individu te groeien. Men kan indrukwekkende bouwwerken 
neerzetten, immense waterwerken realiseren, of gigantische paleizen bouwen en zich 
laten toejuichen door duizenden slaven, maar ware vooruitgang en harmonie ontstaan 
pas wanneer het volk daadwerkelijk wordt verheven. 
 
Hoewel de priesters, Brahmanen en Levieten de koningen bewierookten en hen 
voorstelden als afgevaardigden van de goden, zal de filosoof of denker – kijkend naar de 
geschiedenis van de mensheid in plaats van naar die van dictators – deze koningen 
slechts zien als obstakels op de weg naar harmonie en vrijheid, het uiteindelijke doel van 
God en van elke natie. Hun machtsvertoon is niet meer dan brute kracht, die de 
zwakheid van de menselijke natuur en het gevaar van verval in een natie blootlegt. 
Zo zonk Egypte, nadat het zijn theocratische regering had verloren, steeds verder weg 
onder het bewind van priesters en koningen. Zonder klaar te zijn voor een alternatief, 
verdween het uiteindelijk volledig en stierf het uit. 
 
Wanneer we India en Egypte naast elkaar plaatsen, zien we duidelijk dezelfde 
regeringsvormen, een identieke kastensamenleving en vergelijkbare instituties, met als 
gevolg dat deze volkeren uiteindelijk werden buitengesloten van verdere deelname aan 
de wereldgeschiedenis. 
 

De Hindoe Oorsprong van Egypte en Wederzijdse Invloeden 

Met zoveel treffende overeenkomsten tussen India en Egypte lijkt het haast onmogelijk 
om de Hindoe oorsprong van Egypte te ontkennen, of zelfs te veronderstellen dat de 
Indiase beschaving haar voorbeeld zou hebben genomen aan een land nog verder naar 
het oosten. Het is nog onwaarschijnlijker om te beweren dat Egypte India zou hebben 
gekoloniseerd en dat Manu zijn stelsel zou hebben gekopieerd van Manes. 
Voor degenen die hardnekkig de invloed van India ontkennen of onwetend zijn van haar 
beschaving, kan slechts worden gezegd dat hun argumenten zich beperken tot 
bevestigingen en ontkenningen die al veelvuldig gehoord zijn. Op de vraag: “En wie zegt 
dat het niet India was die Egypte heeft gekopieerd?”, wordt verlangd dat men met bewijs 
komt dat elke twijfel uitsluit. 
Het is eenvoudig: neem het Sanskriet weg uit India – de taal die de wortel vormde van 
alle andere talen – en probeer dan in India een enkel blad papyrus, een reliëfinscriptie in 
een tempel van Egyptische oorsprong aan te wijzen. Zelfs als men de grote migraties 
vanuit de Himalaya, Perzië, Midden-Azië en Arabië, waarvan wetenschappers sporen 
hebben gevonden, buiten beschouwing laat, blijft de vraag: toon ons dan een 
koloniserend Egypte dat haar zonen over de wereld heeft verspreid. Welke taal of welke 



38 

instituties kan men vandaag aanwijzen als een nalatenschap van Egypte aan de rest van 
de wereld? 
Het is duidelijk dat de Manes van Egypte, het sektarische Egypte, instituties bezat die 
slechts in de eerste eeuwen identiek waren aan die van India. Gelukkig vergaten de 
Egyptenaren mettertijd de overgeleverde tradities en slaagden zij erin hun koningen los 
te maken van de macht van de priesters. Zij vervingen het zuiver theocratische idee door 
het idee van de monarchie, en regeerden daarmee over de nieuwe beschavingen. Het is 
bekend dat de verdeling in kasten uiteindelijk werd afgeschaft onder de Ptolemaeën, de 
laatste dynastie van Egypte. 
Dit was een eigen verdienste van Egypte, en het zou onterecht zijn deze ontwikkeling 
aan een ander toe te schrijven. De Egyptenaren waren de eersten in de oudheid die de 
kracht vonden om het priesterdom te breken, een macht die haar oorsprong vond in het 
verre Oosten. Helaas konden zij niet ontsnappen aan de val van de schadelijke en 
corrupte invloeden die al op de loer lagen. 

Symboliek en Religieuze Overeenkomsten 

Wanneer we de wetgeving nauwkeuriger bekijken, en zelfs als we de grote gelijkenissen 
in de grondbeginselen die aan de basis liggen van iedere natie buiten beschouwing laten, 
kunnen we toch gemakkelijk bewijzen dat de eenheid van God, erkend door de priesters 
van Memphis, en de drie goden Knef, Fta en Fre – de drie scheppende goden en de drie-
eenheid in de Egyptische theologie – rechtstreeks zijn overgenomen uit de Hindoe 
symboliek. Ook het geloof in dieren, zoals de ibis en de stier, zijn bijgeloven die via 
traditie uit India zijn overgebracht, en waarvan de route eenvoudig te volgen is. De 
materie, voorgesteld als het primitieve atoom en door de ingewijden ‘bouto’ genoemd, 
gepresenteerd in de vorm van een ei, is niet meer dan een herinnering aan de Veda’s en 
aan Manu, die het zaad van alle dingen vergeleek met dat van een ei, schitterend als 
goud. 

Slotbeschouwing 

Uit deze drie contactmomenten blijkt duidelijk hoe het oude Egypte onder invloed stond 
van India en de Brahmanen. Zo wordt een tipje opgelicht van de sluier die de oorsprong 
van de mensheid verbergt. 
 
 
 
 
 
 

 
 

 
 
 
 
 



39 

Hoofdstuk 7: Minos en Griekenland 

Het meest overtuigende bewijs van de invloed van India op Griekenland vinden we terug 
in de taal: de Griekse taal is, zoals eerder uitgebreid besproken, rechtstreeks 
voortgekomen uit het Sanskriet. Dit blijkt uit het feit dat vrijwel alle namen uit de 
Griekse mythologie, van goden en halfgoden tot helden en fabels, zuiver Sanskriet van 
oorsprong zijn. Ook een aanzienlijk deel van de Griekse woordenschat en grammaticale 
opbouw is terug te voeren op deze bron. Wanneer men deze stelling onderzoekt, wordt 
al snel duidelijk dat dit een wiskundige waarheid betreft die zich eenvoudig laat 
aantonen. 
 
Een treffend voorbeeld van deze invloed is terug te vinden bij Minos, de legendarische 
wetgever van Kreta. Hoewel zijn eigen geschreven werk ons niet heeft bereikt, getuigen 
de Griekse geschiedschrijvers van zijn buitengewone wijsheid en zijn oosterse komaf. 
Minos' reis naar Kreta wordt in verband gebracht met zijn aankomst vanuit het Oosten, 
waar hij indruk maakte op de bevolking door zijn kennis en rechtvaardigheid. 
Vervolgens trok hij verder naar Egypte om daar de instituties te bestuderen, en bezocht 
hij Azië, Perzië en de oevers van de Indus, op zoek naar tradities en antieke wetten. Na 
deze ontdekkingsreis keerde hij terug naar Griekenland, waar hij zijn verzamelde 
inzichten deelde met de Kretenzers en zijn wetboeken introduceerde, die al snel door 
heel Griekenland werden overgenomen. 
 
Waarschijnlijk heeft Minos na deze reizen zijn naam gekregen. Zoals eerder opgemerkt, 
verwijst de Sanskrietwortel van zijn naam naar ‘wetgever’. Gezien zijn omzwervingen 
door Egypte en Azië, en zijn oosterse afkomst, ligt het voor de hand om hem in verband 
te brengen met Manou en Manes. Op basis van deze feiten kan dan ook met recht 
worden gesteld dat Minos zijn inspiratie putte uit de werken van Hindoeïstische en 
Egyptische wetgevers, en het noodzakelijk achtte om de eer te aanvaarden die de 
mensen al aan zijn illustere voorgangers hadden toegekend. 

De Titels van Wetgevers en de Invloed van Oosterse Tradities op Griekenland 

Het is van groot belang te benadrukken dat namen als Manu, Manes en Moses niet louter 
persoonsnamen zijn, maar in de oudheid als belangrijke titels werden gebruikt door 
wetgevers. Dit fenomeen is vergelijkbaar met het feit dat koningen in India de titel 
Kshatriya droegen, in Perzië de naam Xerxes werd gebruikt, en in Egypte de heerser 
bekendstond als Farao. Dergelijke titels symboliseerden niet alleen gezag, maar ook een 
diepgewortelde verbondenheid met de religieuze en maatschappelijke structuren van 
hun tijd. 
 
Op basis van de reeds eerder aangevoerde bewijzen in het eerste hoofdstuk, wordt hier 
niet verder onderzocht of de Griekse feesten en mysteriën van Eleusis, die met grote 
deskundigheid door de priesters werden uitgevoerd, identiek waren aan de feesten van 
de devadasis en de mysteriën van de Brahmanen. Het uitgangspunt is echter de stellige 
overtuiging dat er sterke overeenkomsten bestaan tussen deze rituelen. 
Griekenland, dat diepgaand werd beïnvloed door Hindoe-literatuur, taal en filosofie, 
nam uiteindelijk afstand van haar fabuleuze oorsprong. De Grieken leerden al snel de 
Olympus en haar goden te bespotten en verwierpen het bijgeloof dat hun tradities 
eeuwenlang had bepaald. Met overtuiging namen zij de mogelijkheden van de Shastra’s 
over, die hen in staat stelden om vrij en onbelemmerd te denken en zich intellectueel te 
ontwikkelen. 



40 

De komst van Rome, met haar brute veroveringen, maakte een einde aan de vitaliteit en 
levenslust van het Griekse volk. Was deze invasie uitgebleven, dan hadden de zonen van 
Hellas, afstammelingen van een vrije en oorspronkelijke Hindoe-gemeenschap, 
ongetwijfeld al lang de grote vraagstukken van vooruitgang en wijsheid opgelost—
vraagstukken die Europa tot op de dag van vandaag in beweging houden. 
Hoewel de priesterfamilie van de Eumolpiden, die behoorden tot de kaste van de 
Levieten, in de beginperiode van Griekenland veel invloed uitoefende, slaagden zij er 
nooit in om de gehele natie te overheersen. Juist aan deze onvolledige overheersing 
dankt het Griekse denken haar unieke ontwikkeling op het smalle land, waar het 
mogelijk werd om een regering van democratie en vrijheid te vestigen, op een moment 
dat elders de politieke en religieuze despoten samenwerkten om de wereld te 
onderwerpen. 
 
Het is bekend dat vanaf de tijd van Hippias tot aan de Macedonische en Romeinse 
veroveringen Athene het lichtend voorbeeld werd voor vele naties. De Atheners gaven 
vorm aan een regeringsvorm waarin vrijheid centraal stond en waarin literatuur, 
filosofie en kunst tot volle bloei kwamen. 
 
De stedelijke burger, gewapend met algemeen kiesrecht, koos zijn eigen heersers en 
functionarissen. Het recht om te beslissen over vrede of oorlog, het wetgevende proces 
en alle andere essentiële zaken die de republiek aangingen, lagen in handen van de 
volksvergadering. Iedere vrije burger had het recht om zijn stem te laten horen en te 
kiezen; wie verzuimde zijn burgerplicht te vervullen, liep het risico zijn rechten te 
verliezen. 
 
Voor het eerst in de wereld ontstond zo een nationaal idee dat de traditionele 
gehoorzaamheid aan een meester verving, een principe dat tot dan toe de samenleving 
had beheerst. 
 
Terwijl India gebukt ging onder de macht van de priesters en Egypte, erfgenaam van 
deze traditie, na het omverwerpen van de theocratie in de armen van koningen viel, 
koos Griekenland—geïnspireerd door het Oosten maar haar sektarische overheersing 
afwijzend—ervoor om op vrije grond een nieuwe koers te varen. Door de slaaf te 
vervangen door de burger ontstond een staatsvorm waarin de regering door en voor het 
volk werd uitgevoerd. 
Zo werd de kiem gelegd voor een moderne beweging, waarin vrijheid, democratie en 
vooruitgang centraal kwamen te staan. 

De Invloed en Verspreiding van Hindoe Migranten en de Ontwikkeling van 
Beschavingen 

De eerste Hindoe migranten die naar het zuiden trokken, slaagden er uiteindelijk in, na 
een lange periode van onderdrukking en priestelijke overheersing, om geleidelijk het 
initiatief over te nemen. Zij wisten de basis te leggen voor vooruitgang door 
onafhankelijkheid en door het gebruik van de rede. Deze evolutie vormde het begin van 
een nieuwe maatschappelijke ordening, waarin het denken en de vrijheid van handelen 
centraal kwamen te staan. 
 
In contrast daarmee verliep de tweede migratiestroom, die via de Himalaya en de 
noordelijke vlaktes Europa bereikte en daar de Scandinavische, Germaanse en Slavische 



41 

stammen bracht, heel anders. Vertraagd door de onvruchtbaarheid van de grond en de 
zware omstandigheden van een nieuw en onbekend klimaat, konden deze volkeren niet 
dezelfde snelle beschavingsgroei doormaken als de naties in het zuiden. Pas na verloop 
van tijd, toen ze de nodige kracht en organisatie hadden opgebouwd, vielen ze 
onverwacht hun zuidelijke buren aan en brachten hun een drastische nederlaag toe. 
 
Deze ‘wilde kinderen van de bossen’, die Odin en Skanda vereerden, droegen nog steeds 
de herinneringen aan hun oorsprong met zich mee. Hun liederen en gedichten waren 
doordrenkt van oosterse tradities en verhalen over een terugkeer naar het land van hun 
wieg en de heldere hemelen. In hun zoektocht naar Asgard, de stad van de zon, grepen 
zij uiteindelijk de macht in Rome, wat het einde betekende van de antieke wereld. 
Hierdoor kwam de nieuwe wereld in een diepe slaap terecht, meer dan vijftien eeuwen 
lang, onder het juk van een sektarische tirannie die sterk leek op die uit de oudheid. Pas 
veel later werd men zich weer bewust van de kracht van de sociale en politieke 
waarheden die de Grieken hadden nagelaten, en begon een nieuwe periode van 
ontwaken. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



42 

Hoofdstuk 8: Zoroaster en Perzië 

Zoroaster: Naam en Oorsprong 

De hervormer die in Perzië met een hemelse boodschap verscheen, staat in het Perzisch 
bekend als Zerdust, in het Zend als Zertochtro en in het Pehlevi als Zaradot. Deze 
verschillende namen zijn slechts varianten van de oorspronkelijke benaming, die in het 
Sanskriet Zuryastra of Suryastra luidt—wat betekent: 'hij die de aanbidding van de zon 
herstelt'. Hieruit is de naam Zoroaster ontstaan, die in wezen een titel is die werd 
toegekend aan deze politieke en religieuze wetgever. 

De Sanskriet Oorsprong en Geboortegrond 

De Sanskriet oorsprong van zijn naam is overtuigend aangetoond. De geschiedenis meldt 
dat Zoroaster werd geboren in het noorden van Azië, waarmee India bedoeld wordt. 
Gedurende een groot deel van zijn leven verdiepte hij zich in India in religies en wetten, 
samen met de Sanskriet-geleerden. 

Zoroasters Reis naar Perzië en Zijn Doel 

Na een periode van studie reisde Zoroaster af naar Perzië. Daar trof hij vormen van 
bijgeloof aan die hij als uiterst zorgwekkend beschouwde. Zijn drijfveer was om deze te 
hervormen en het land een religie te schenken die meer in balans was met moraal en 
redenering. 

Vluchteling uit India en Hervormingsdrang 

Zoroaster moet een vluchteling zijn geweest uit de pagodes en tempels van India. Hij 
verlangde ernaar het volk te laten delen in de waarheid en verheven kennis die 
voorheen slechts voor de priesters was weggelegd. Uit angst om deze ideeën in India te 
verkondigen, zocht hij een land dat minder onder directe controle van de priesterklasse 
stond. 

Aankomst aan het Perzische Hof en Doorbraak van Zoroasters Leer 

Aangekomen aan het hof van de koningen Gouchtasp en Isfendiar, wist Zoroaster hun 
aandacht te trekken door te laten zien hoe zij zich konden losmaken van de invloed van 
de Brahmanen, de priesterklasse die hen had geïnstalleerd. Dankzij zijn vastberadenheid 
en overtuigingskracht kreeg Zoroaster toestemming om zijn nieuwe doctrine te 
prediken en zijn wetten toe te passen in heel Iran. Deze invloed reikte zelfs tot aan de 
Sind (Indus), waardoor hij zijn werk kon voortzetten tot aan de poorten van de 
Brahmaanse macht. 

Een Parallel met Luther en de Reformatie 

Net zoals Luther de Germaanse prinsen wist te overtuigen dat zij het despotische en 
grillige juk van de paters konden afwerpen en zich konden aansluiten bij het kamp van 
de reformatie, slaagde Zoroaster erin de Perzische leiders te laten inzien dat zij hun 
afhankelijkheid van de Brahmanen konden doorbreken. Het verschil is echter dat 
Luther, de grote monnik van Wittenberg, niet probeerde het volk te imponeren met 
wonderen en voorspellingen. In plaats van zichzelf tot hemelse boodschapper te 
presenteren, vertrouwde hij op de kracht van redelijkheid en rationaliteit om zijn missie 
te laten slagen. Als Luther enkele jaren eerder had geleefd, zou hij vermoedelijk 



43 

gedwongen zijn geweest om zijn leer met een zweem van geheimzinnigheid te 
presenteren, enkel de sluier oplichtend voor een selecte groep ingewijden. 

De Hindoe Oorsprong van Zoroaster en de Reactie van de Brahmanen 

De geschiedschrijving maakt duidelijk dat Zoroaster van Hindoe oorsprong was. De 
bronnen vermelden immers dat de Brahmanen woedend reageerden op de uitleg van 
deze broeder, die als eerste een aanval had ingezet op hun macht. Zij sommeerden hem 
om zijn schisma toe te lichten, en toen dit mislukte, trokken zij aan het hoofd van een 
machtig leger vanuit het oosten naar het westelijke deel van India (Iran), dat zich 
inmiddels aan hun dominantie had onttrokken. Nadat zij door Zoroaster waren 
verslagen, trokken de Brahmanen zich terug, maar lieten hem niet met rust en bleven 
pogingen doen om zijn hervormingswerk te ondermijnen. 

De Doctrine en Invloed van Zoroaster 

Overeenkomsten met het Brahmanisme 

De leer van Zoroaster vertoonde grote gelijkenissen met het Brahmanisme. Net als in 
India verdeelde hij de samenleving in verschillende kasten, waarbij aan het hoofd van 
elke kast een leider stond. Boven deze wereldlijke leiders plaatste Zoroaster echter de 
Magi, de priesterklasse, die een centrale rol kreeg toegekend. Niet alleen het publieke, 
maar ook het private leven werd door deze priesters gereguleerd. Het strafsysteem dat 
Zoroaster invoerde, was vrijwel identiek aan dat van India en Egypte. Zijn religieuze 
hervorming was vooral gericht tegen het bijgeloof dat de Hindoepriesters onder het volk 
hadden verspreid. Tegelijkertijd paste hij echter de religieuze principes van de Veda’s 
toe, waaronder het idee van de eenheid van God die tot uitdrukking komt in een drie-
eenheid. 

De Drie-Eenheid en de Goddelijke Namen 

Zoroaster kende het hoogste bestaan, in het bijzonder de scheppende kracht, de naam 
Servane-Akerene toe. De kracht die het universum in stand houdt werd Ormuz genoemd, 
terwijl de macht die vernietigt én opnieuw schept, de naam Ahriman kreeg. Deze 
driedeling is een exacte kopie van de Hindoe Trimurti, de drie-eenheid, met hun eigen 
symbolische eigenschappen en rollen binnen het scheppingsproces. 

Beperkingen van de Hervorming en de Opkomst van de Magi 

Het lukte Zoroaster niet om alle vormen van bijgeloof volledig uit te roeien. Hoewel hij 
een vrijdenker was, werd hij ingehaald door de tijd en zag hij in dat het volk nog niet 
klaar was voor de vernieuwende instituties die hij had bedacht. Zoals zo vaak het geval 
is bij hervormers, verschenen er discipelen die zijn werk voortzetten, maar die ook uit 
persoonlijke belangen de vooruitgang wisten te vertragen en de oorspronkelijke 
principes begonnen te bewerken en aan te passen. 
 
Al snel vormden de Magi een gesloten klasse van ingewijden met een monopoliepositie, 
vergelijkbaar met de sektarische kasten uit andere samenlevingen. Door de mensen op 
te delen in klassen hielden zij grip op de bevolking. Net als in India en Egypte werden 
mysteriën, offers en rituelen ingezet om het volk in onwetendheid te houden over het 
ware karakter van hun religieuze leiders. Zo ontstonden de grote offers, zoals de 



44 

hekatombe (offers van honderd runderen), en de uitbundige festivals ter ere van de zon 
en het vuur, die tot ver in de oudheid bekend zijn gebleven. 

Ontstaan van Legenden en het Boek van de Wetten 

Zoroasters volgelingen gingen over tot het creëren van legenden rondom hun meester. 
Er werd verteld dat Zoroaster op een dag, terwijl hij op een hoge berg aan het mediteren 
was te midden van donder en bliksem, een visioen kreeg waarin de hemel zich opende 
en hij werd opgenomen in de hemelen. Daar zou hij Ormuz hebben ontmoet, oog in oog, 
en de heilige instructies hebben ontvangen die later aan de mensen werden 
geopenbaard. 
Na zijn terugkeer op aarde bracht Zoroaster het boek van de wetten mee, Noskos 
genaamd. Dit boek, zo wordt gesteld, bestond vooral uit een verzameling van Vedische 
teksten en andere heilige boeken van de hindoes, die Zoroaster zelf als jongeling bij de 
Brahmanen had bestudeerd. 

De Invloed van India en de Verspreiding van Tradities 

De invloed van India op Perzië en de andere landen van de Sind is historisch en 
authentiek. De traditie van India, minder obscuur dan die van Egypte, laat door de 
overeenkomsten in religieuze en politieke instituties zien dat er een gemeenschappelijke 
geschiedenis is. Het spoor van Zoroaster loopt van India in het oosten tot aan het 
westen, van de oevers van de Ganges tot aan die van de Indus. 
Hieruit blijkt hoe de Hindoe tradities zich hebben verspreid vanuit Arabië, Egypte, 
Perzië en Klein-Azië naar Judea, Griekenland en Rome, telkens met aanpassingen aan de 
lokale context. 

Conclusie: Zoroaster als Goddelijk Leider 

Tot slot kan worden gesteld dat Zoroaster, net als zijn voorgangers Manu en Manes, 
zichzelf plaatste tussen de mensen die hij kwam leiden en verheffen, met een goddelijke 
oorsprong en een goddelijke missie. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



45 

Hoofdstuk 9: Rome en haar Kastensysteem 

De Aziatische Oorsprong van Rome 

De Aziatische wortels van Rome zijn zodanig duidelijk dat ze nauwelijks verdere uitleg 
behoeven. Volgens de overlevering arriveerde Italus, samen met de overgebleven 
Trojanen na de val van Troje, vanuit Klein-Azië in het Italiaanse land. Hier vestigde hij 
zich en gaf hij het land zijn naam. Ook andere Griekse stammen met dezelfde oorsprong 
kwamen later om de kolonisatie te ondersteunen. 

Mythen, Legenden en de Gemeenschappelijke Oorsprong 

Hoewel deze overleveringen voortkomen uit fabels en heldenverhalen, zijn ze van 
belang voor het onderzoek naar de oorsprong van Rome. Het vasthouden aan het idee 
dat deze verhalen hun wortels hebben in Hindoeïstische en Aziatische tradities, 
onderbouwt juist de stelling dat er wereldwijd, in alle gekoloniseerde gebieden, 
legenden terug te vinden zijn die wijzen op een kolonisatie vanuit het verre oosten. 
Wanneer deze mythen leiden tot gewoonten en instituties die overeenkomen met die 
van het oosten, versterkt dit het idee van een gedeelde oorsprong. 

Invloeden uit India en Overeenkomsten in Wetgeving 

Rome heeft veel te danken aan India op het gebied van wetgeving. Zowel het Latijn als 
het Grieks zijn, zoals moderne wetenschap aantoont, voortgekomen uit het Sanskriet. De 
Romeinse Olympus is bovendien niet meer dan een voortzetting van de Griekse 
Olympus, die op haar beurt haar oorsprong vindt in de mysteries van India, Perzië en 
Egypte. Dit alles samen toont duidelijk de invloed aan van deze beschavingen op Rome. 

Het Kastensysteem in de Romeinse Samenleving 

Rome kende, net als oudere naties, een kastenstructuur. Hoewel deze indeling wellicht 
minder uitgesproken was en makkelijker doorbroken kon worden, valt dit te verklaren 
door de instroom van nieuw bloed en de vruchtbaarheid van het land die minder arbeid 
vergde. Toch bleven de klassenstructuren herkenbaar en waren ze bepalend voor de 
sociale organisatie. 
De Romeinse samenleving werd gekenmerkt door een hiërarchie van priesters, 
senatoren, patriciërs en de plebs. Het was vrijwel onmogelijk om van een lagere naar 
een hogere klasse te stijgen, wat overeenkomt met de situatie in de Hindoeïstische 
samenleving. Aan het begin van deze nieuwe beschaving was er dus sprake van 
overheersing door systematische onderdrukking van de massa’s. 

Overname van Oosterse Instituties en Invloeden 

De Romeinen zonden hun geleerden en wetgevers naar Egypte, Griekenland en 
waarschijnlijk ook naar Azië om te leren van het oosten, dat bekend stond om zijn 
verlichting en invloed op de antieke wereld. 

Veranderingen in de Oudheid 

In deze periode raakten de tradities van de Brahmanen in verval. Buddha werd 
verbannen uit Hindoestan, waarbij zijn invloed een blijvende slag toebracht aan de 
Brahmanen. Zoroaster veroorzaakte grote veranderingen in West-India (Iran) en Perzië. 
Egypte liet het sektarische karakter van de monarchie achter zich en Griekenland 
bereidde zich voor op de republiek na een periode van duisternis. 



46 

De Romeinse Burgeroorlog en Politieke Gelijkheid 

Deze ontwikkelingen leidden in Rome tot conflicten tussen priesters en geprivilegieerde 
klassen. De onrust mondde uit in een burgeroorlog, die uiteindelijk resulteerde in 
politieke gelijkheid, waar het volk naar verlangde en van droomde. De hogere klassen 
probeerden hun macht te behouden door het volk in oorlogen en veroveringen te 
storten, maar moesten uiteindelijk buigen voor de veranderende tijdgeest. 

Blijvende Invloed van Oosterse Tradities 

Hoewel sociale verschillen in de loop van de tijd verdwenen of hun invloed verloren, 
bleven de sporen van oosterse tradities zichtbaar in gewoonten en wetten. Deze zijn 
zelfs in de moderne tijd nog herkenbaar bij verschillende naties. 

Conclusie 

Het is overduidelijk dat het Latijn voortkomt uit het Sanskriet en dat de invloed van 
India op Rome direct en belangrijk is geweest, zoals in de voorgaande hoofdstukken 
uitgebreid is aangetoond. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 
 
 
 
 
 
 



47 

Hoofdstuk 10: Het Behoud van het Kastensysteem in India, de Private 
Eigendomswetten van Justinianus en de Civiele Dood onder de Code van 
Napoleon 

De Oorsprong en Werking van het Kastensysteem 

Na het verval van de Vedische beschaving, veroorzaakt door de macht van de Hindoe 
priesters, ontstond er een systeem waarbij deze priesters hun positie probeerden te 
behouden door middel van angst. Zij bepaalden dat een mens, wanneer hij uit zijn kaste 
werd gezet, aan de absolute onderkant van de sociale ladder belandde. Het onderhouden 
van sociale relaties met zo'n verworpene werd voor iedereen verboden, op straffe van 
eigen degradatie tot hetzelfde niveau. Zelfs familierelaties werden verbroken: de 
kinderen van de uitgestotene werden als wees beschouwd en kregen een voogd 
toegewezen; de echtgenoot werd weduwe, met het recht tot hertrouwen in een kaste 
waarin dat was toegestaan. Erfopvolging was uitgesloten en als de verworpene werd 
vermoord, gold het civiel recht niet voor de dader. Deze hoefde slechts een religieus 
ritueel te ondergaan om zich te reinigen, omdat hij 'vervuild' was geraakt door het 
aanraken van een paria. 

Verspreiding van Hetocratisch Despotisme 

Dit systeem van straffen en uitsluiting, geboren in India, vond zijn weg naar andere 
landen. Daar werd het omarmd als een effectief middel om mensen te overheersen. Zo 
werd bijvoorbeeld het verbod op water en vuur in de oudheid als een rechtvaardige en 
heilzame straf gezien. Gelukkig trad er in de loop der tijd enige aanpassing op in de 
uitvoering van deze straffen. 

Toepassing en Beperkingen in de Oudheid 

Waar in India de grillen van priester of koning bepaalden wie uit de kaste werd gestoten 
— voor zowel fouten als criminaliteit, en voor religieuze of maatschappelijke 
overtredingen — beperkten andere door het Hindoeïsme beïnvloede landen de straf tot 
ernstige politieke of religieuze misdrijven, zoals verraad of samenzwering. Misdaden 
tegen individuen vielen daar onder andere wetten. 
Egypte week hiervan af en handhaafde de praktijk in haar volledige willekeur. Dit leidde 
tot een diepe demoralisatie en vernedering van het volk, dat werd ontdaan van elke 
sociale en politieke rol, het vermogen tot kritisch denken en initiatief, en zelfs het recht 
om te rusten of te bidden. Het volk werd gereduceerd tot instrumenten, ten dienste van 
een kleine, met religieuze angst en leugens macht gegeven elite. 

Modificatie en Uitzonderingen in Andere Culturen 

Zoroaster behield de straf, maar stelde dat deze alleen bij zware overtredingen mocht 
worden toegepast — daden die als zwaarwegend werden gezien door zowel God als de 
mens. Hierdoor werd de straf uitzonderlijk. In Griekenland, waar men sprak van 
ostracisme, werd het verbod op water en vuur zelden opgelegd en dan meestal tijdelijk, 
vooral aan mensen wiens politieke invloed men vreesde. Er waren geen specifieke 
wetten die deze praktijk strikt regelden. 



48 

De Romeinse Benadering: Capitis Minutio 

Rome, geïnspireerd door India en Egypte, nam deze vorm van straf op in haar 
geschreven wetgeving onder de naam Capitis Minutio. Net zoals de oosterse wetgever 
Manu het mogelijk maakte dat iemand gedeeltelijk of volledig uit zijn kaste werd 
gestoten, kende ook de Romeinse wetgever drie gradaties van deze straf: de grote, de 
middelste en de kleinere Capitis Minutio. 

De Drie Graden van Capitis Minutio in het Romeinse Recht 

De zwaarste vorm van Capitis Minutio betekende dat de burger al zijn sociale en 
politieke rechten verloor. Hij werd volledig afgesneden van zijn familie en belandde, net 
als in Egypte en India, aan de absolute onderkant van de samenleving: verstoten uit alle 
kaste. Deze persoon werd zelfs het recht op basisbehoeften als water en vuur ontzegd, 
op een manier die net zo streng was als het verbod van Manu op rijst, water en vuur. Zijn 
status was zo laag, dat hij zelfs niet meer als slaaf mocht dienen, en zijn dood werd niet 
als misdaad beschouwd. 
Bij de tweede graad van Capitis Minutio werden alle rechten als vader of meester 
ontnomen. De betrokkene verloor de zeggenschap over zijn kinderen, die door deze 
maatregel werden bevrijd uit zijn ouderlijk gezag. Zijn bezittingen werden daarnaast 
verdeeld onder zijn erfgenamen. 
De derde en minst zware vorm hield in dat de betrokkene geen openbare functies meer 
mocht bekleden en de staat niet mocht dienen. Zijn gezag als ouder bleef echter bestaan, 
en hij behield het recht vrij over zijn eigendommen te beschikken. 
Deze drie gradaties werden opgenomen in de geschreven wetgeving van Rome. Daarmee 
werd Capitis Minutio een formele straf binnen het geldende recht. 

Oorsprong en Kritiek op de Capitis Minutio 

De barbaarse praktijk van persoonlijke degradatie en vernedering, waarbij iemand op 
genadeloze wijze werd beroofd van alles wat het leven waardevol maakt, is van Oosterse 
oorsprong. Het is dan ook niet verwonderlijk dat priesters van Brahma en Osiris 
dergelijke vernederingen hebben ingevoerd. Rome heeft, geheel in lijn met de antieke 
wereld, deze praktijken overgenomen in haar wetgeving. Hoewel er redenen genoeg zijn 
om deze wetgeving af te wijzen, roept het nog altijd verontwaardiging op dat zelfs in de 
moderne tijd wetgevers deze code van sociale uitsluiting — feitelijk de civiele dood — 
hebben gehandhaafd. 

Burgerlijke Dood in de Moderne Tijd 

Het is nauwelijks te bevatten dat het nog geen vijftien jaar geleden was dat het 
slachtoffer van deze straf, net als een paria in India, volledig werd buitengesloten: 
zonder echtgenote, zonder kinderen, zonder familie die zijn naam durfde uit te spreken. 
Elk sprankje affectie werd hem ontnomen; zelfs in de eenzaamheid van zijn cel bleef 
hem niets anders dan herinneringen. Zijn echtgenote mocht hertrouwen en zijn 
kinderen mochten zijn bezittingen onderling verdelen. 
In 1889 durfde men deze afschuwelijke praktijk, die als een relikwie uit de antieke 
immoraliteit en corruptie was overgeleverd door de sektarische en fanatieke 
middeleeuwen, nog nauwelijks ter discussie te stellen. Europa probeerde in die tijd 
opnieuw het despotisme en de verdeeldheid van het Brahmanisme te laten herleven, 
met kasten en priesterlijke dominantie. 



49 

Afschaffing en Erkenning 

Eer en herinnering zijn verschuldigd aan diegenen die in 1853, in naam van het volk, de 
menselijkheid en de rechtvaardigheid, deze gruwelijke overblijfselen uit het verleden uit 
onze wetgeving hebben geschrapt. Het is een mijlpaal in de moeizaam bevochten 
vooruitgang van de mensheid en een rechtzetting van eeuwenlange onrechtvaardigheid. 

Burgerlijke Dood en Excommunicatie: Oorsprong en Toepassing 

In India betekende burgerlijke dood een volledige uitsluiting uit het kastenstelsel. Deze 
maatregel kon zowel door een rechter worden opgelegd bij zuiver civiele overtredingen, 
als door een priester bij religieuze misstappen. Voor pauselijk Rome in de 
middeleeuwen was het haast onvermijdelijk om, in navolging van de regels van de 
Hindoe Brahmanen, dergelijke praktijken over te nemen. Dit instrument paste Rome als 
gegoten; zelfs als het niet was geërfd van haar illustere voorgangers, zou ze het 
ongetwijfeld zelf hebben uitgevonden. 
 
Excommunicatie was in wezen een machtsmiddel, ontstaan in de pagodes van 
Brahmanen, waarmee priesters hun gezag konden uitbreiden en zowel volk als koning 
aan zich konden onderwerpen, altijd ter meerdere eer en glorie van de priesterlijke 
klasse. In de middeleeuwen werd deze praktijk actief toegepast: mensen werden met 
een vloek belast, die zelfs hun nakomelingen trof, en koningen werden ontheiligd, 
waarbij hun koningschap werd ondermijnd. Zo zagen we dat Savonarola stierf op de 
brandstapel vanwege zijn aanklachten tegen de misdaden van Alexander VI. Ook Robert 
van Frankrijk werd door vreemden en zelfs zijn meest trouwe dienaren verlaten, 
gedwongen te buigen voor de macht van religieus fanatisme. 

Reflectie op Menselijke Offers en de Ontwikkeling van Vrij Denken 

Door de eeuwen heen heeft de mensheid talloze menselijke offers gekend, geofferd op 
de altaren van geloof en bloed. Deze tragische praktijken waren diepgeworteld in 
religieuze en culturele tradities, waarbij het individu vaak ondergeschikt werd gemaakt 
aan hogere machten en dogma’s. 
Nu, na vele generaties, lijkt er eindelijk een ontwaken te zijn. De opkomst van het vrije 
denken begint zichtbaar te worden, als een teken van vooruitgang en emancipatie. De 
mens durft steeds meer te breken met oude patronen en zich los te maken van 
verstikkende tradities. 
 
Toch is deze overgang geen eenvoudige of snelle zaak. Het vraagt voorbereiding en 
volharding voor een langdurige strijd; pas wanneer wij de moed weten te verzamelen 
om alle vormen van sektarisme voor het gerecht van wijsheid te brengen, kunnen we 
spreken van ware bevrijding. Het is een oproep tot kritisch denken en het durven 
afrekenen met alles wat vrije ontwikkeling belemmert. 
 
 

 
 
 
 
 



50 

Hoofdstuk 11: De Devadasis, Maagden van de Pagodes 

Een gebruik uit de oudheid: Devadasis en hun rol bij het orakel van Delphi, in 
Athene, bij Endor en de Vestaalse maagd van Rome 

In dit hoofdstuk wordt het onderwerp van de Devadasis kort en bondig behandeld, 
waarbij alleen wordt ingegaan op de punten die relevant zijn voor het verdere betoog. 
Een uitgebreide bespreking van de wijze van aanbidding in de oudheid valt buiten het 
bestek van dit werk. 

Invloed van India op Oudheid en Beschaving 

Er is aangetoond dat India een grote invloed heeft gehad op alle gemeenschappen uit de 
oudheid, dankzij haar wetgeving, wetenschappen, moraal en filosofie. Uit het verval van 
antieke beschavingen blijkt dat de beschadiging en corruptie van religieuze gedachte 
vaak juist door degenen is veroorzaakt die deze in heilige puurheid hadden moeten 
bewaren voor de mensheid. Daarbij is de eenheid van het uitgangspunt van belangrijke 
principes bij verschillende naties van het blanke ras aangetoond, en is duidelijk gemaakt 
dat deze principes hun oorsprong vinden in de oude mythen en legenden van de 
Hindoes. 

De Devadasis: Taken en Functies 

De Devadasis waren in de oudheid maagden die verbonden waren aan de dienst van 
pagodes en tempels. Hun functies waren zeer uiteenlopend en talrijk: 

• Een deel van de Devadasis was verantwoordelijk voor het onderhoud van het 
heilige vuur, dat dag en nacht brandde voor de symbolische beelden van de 
heilige drieëenheid (Trimurti: Brahma, Vishnu en Shiva). 

• Andere Devadasis dansten tijdens processies voor de wagen of ark, die door 
dorpen en het land trok, voorzien van beelden van de drie-eenheid of van de 
mensen die deze beelden hadden vervaardigd. 

• Weer anderen, onder invloed van drank – waarvan de Brahmanen nog steeds 
weten hoe deze te bereiden – traden op als orakels in de heiligdommen, 
vermaakten fakirs en Sanyasis, of probeerden het publiek te betoveren en hen te 
bewegen tot het schenken van fruit, rijst, vee en geld. 

 

De Veelzijdige Taken van de Devadasis en Hun Invloed 

Naast de reeds genoemde taken waren er onder de Devadasis ook vrouwen wier 
opdracht bestond uit het zingen van heilige hymnen die geluk en voorspoed moesten 
brengen bij familieoffers en festiviteiten. Tijdens deze gelegenheden verzamelden zij 
geschenken van uiteenlopende aard – geschenken die ieder individu verplicht was te 
geven aan de Brahmanen, hun meesters. Deze Devadasis droegen vervolgens de 
ontvangen giften terug naar de Brahmanen. Hun aanwezigheid werd ook vereist bij 
begrafenissen, waarbij zij een rol speelden in de ceremoniën die elke zoon volgens 
religieuze verplichtingen moest uitvoeren, alsmede bij de terugkerende herdenkingen 
van het overlijden van vader en moeder. 



51 

Orakels en Koningen: Het Raadgevend Gezag van de Devadasis 

Koningen die ten strijde trokken of met andere belangrijke gebeurtenissen werden 
geconfronteerd, zochten vaak advies bij de Devadasis die bekendstonden als ontvangers 
van heilige openbaringen. De orakels die zij uitspraken, werden stipt en zonder 
tegenspraak opgevolgd. Een typisch orakel klonk bijvoorbeeld als volgt: 
"O machtige koning Dus Yanta, wiens macht bekend is aan de wereld, u moet aan de 
Brahmanen geven vijftig olifanten behangen met goud, tweehonderd ossen die de juk 
nog niet hebben gedragen of anderszins." 
Of: 
"O machtige koning Vishvamitra, gij wiens rijkdommen de oceaan kunnen vullen, wilt u 
een zoon die even machtig en geweldig is als zijn vader, offer dan aan de Brahmanen van 
ongekende schittering." 
Steeds weer werd er gehamerd op het geven van offers: Geef, geef omdat het nooit 
genoeg kan zijn. Het gevolg was dat machtige koningen als Dus Yanta of Vishvamitra 
zichzelf vaak volledig ruïneerden om aan de heilige geboden van de Devadasis te 
voldoen. 

De Overdracht en Verspreiding van het Gebruik 

Dit Hindoeïstische gebruik verspreidde zich via migratie naar andere delen van de 
wereld. Overal waar men keek, zag men vrouwen werkzaam in deze mysterieuze, 
religieuze functies. Zo vinden we in Egypte gewijde maagden die dansten voor de 
beelden van goden, in Delphi orakels die raad gaven, priesteressen van Ceres die 
voorspellingen deden, en de maagden van Rome die het heilige vuur verzorgden. Al deze 
rollen zijn rechtstreeks te herleiden tot de Devadasis van India: de absolute 
overeenstemming tussen hun functies en eigenschappen laat geen andere conclusie toe. 

Het Vervagen van de Traditie in het Westen 

Hoewel deze traditie van vrouw, maagd en priesteres van grote betekenis was in het 
Oosten, zien we dat de naties uit de oudheid deze geleidelijk verwierpen naarmate zij 
zich losmaakten van bijgeloof en mysterie. Uiteindelijk lijkt deze praktijk vooral een 
nalatenschap te zijn van een primitieve oorsprong. Het is dan ook logisch om het spoor 
terug te volgen naar India, het land vanwaar de koloniserende stammen ooit vertrokken. 

Uitzondering: De Hebreeën 

Van alle oude volkeren wisten alleen de Hebreeën zich deels aan deze geloofspraktijken 
te onttrekken. Toch lezen we in de Bijbel dat Saul, op de avond voor de strijd bij Gilboa, 
zich wendde tot de heks van Endor, die voor hem de geest van Samuël de profeet liet 
verschijnen. 
 

De Blijvende Invloed van India en de Rol van Devadasis 

Wij kunnen twisten, discussiëren of zelfs ontkennen, maar het blijft onmiskenbaar dat 
de invloed van India zich op elk moment manifesteert, zowel in de grote principes als in 
de kleinste details van haar toepassing. Deze invloed is niet beperkt tot een enkel aspect, 
maar komt telkens weer naar voren als men de geschiedenis van religieuze en sociale 
praktijken onderzoekt. 



52 

De Functie van Devadasis en Priesteressen als Machtstechniek 

Het lijdt geen twijfel dat de devadasis, de orakel-priesteressen en de maagden in wezen 
dienden als een instrument om macht uit te oefenen. Het was een geraffineerde 
techniek, bedoeld om zoveel mogelijk offers, giften en rijkdommen te verzamelen. Deze 
praktijk werd door de regenten en religieuze leiders niet alleen in stand gehouden 
vanwege haar mystieke karakter, maar vooral als middel om hun eigen positie te 
versterken en materiële voordelen te verkrijgen. De devadasis en hun verwante functies 
in andere culturen zijn daardoor een duidelijk voorbeeld van hoe religieuze instellingen 
werden ingezet als bron van macht en rijkdom. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



53 

Hoofdstuk 12 – Overzicht van de Invloed van India en het Brahmanisme op de 
Antieke Beschaving 

Inleiding 

In dit hoofdstuk wordt een beknopt maar helder overzicht gegeven van de manier 
waarop India en het Brahmanisme hun stempel hebben gedrukt op de antieke 
beschavingen. 

Invloed door Migratie en Kolonisatie 

Enerzijds heeft de migratie vanuit India geleid tot grote invloed op de landen die door 
deze migrerende volkeren werden gekoloniseerd. Overblijfselen van hun taal en de 
eerste sociale en religieuze instituties zijn in deze gebieden terug te vinden. Dit wijst op 
een diepgaande en blijvende impact van Indiase tradities op de ontwikkeling van andere 
culturen. 

Rol van Zieners en Wetgevers 

Anderzijds speelden zieners en wetgevers een cruciale rol. Om hun kennis en inzichten 
te verdiepen, reisden zij allemaal naar het oosten, naar India, in de hoop daar de 
oorsprong van alle kennis en traditie te vinden. Deze zoektocht onderstreept de centrale 
positie van India als bron van wijsheid en religieuze inzichten in de oudheid. 

Despotisme en Corruptie onder Priesterlijke Invloed 

Steeds weer zien we dat bij het ontstaan van nieuwe gemeenschappen, de priester een 
leidende rol innam. Onder zijn invloed ontstond een strenge vorm van despotisme, 
gepaard met onderdrukking van het volk en een enorme mate van corruptie. Dit patroon 
herhaalde zich in verschillende beschavingen en toont de schaduwzijde van religieuze 
macht en controle. 

Strijd om Onafhankelijkheid en Terugkeer naar Bijgeloof 

De antieke wereld heeft zich herhaaldelijk moeten weren tegen deze onderdrukking, in 
een voortdurende strijd om onafhankelijkheid. Uiteindelijk, net zoals in India – waar dit 
patroon zijn oorsprong vond – eindigden deze samenlevingen in een vroege fase waarin 
het bijgeloof onder de massa’s werd behouden en het religieuze idee op afstand werd 
gehouden. 
 

De Invloed van Brahmanen, Hervormers en Religieuze Tradities 

Alle verheven waarheden over de eenheid van God, de drieëenheid en de 
onsterfelijkheid van de ziel werden doelbewust onthouden door de Brahmanen en 
priesters. Zij schermden deze kennis af van het volk, waarbij hun intentie vooral gericht 
was op het behouden van hun dominante positie binnen de kaste. Indien zij zich bewust 
waren geweest van de ernst waarmee het bijgeloof onder de mensen was gegroeid, 
zouden zij zich diep hebben geschaamd. 

Buddha, die later op het toneel verscheen, werd juist vanwege zijn onafhankelijke 
denken verbannen uit India. Toch werd hij, ondanks zijn verbanning, uiteindelijk het 
symbool voor een vergelijkbare onderdrukking in Tibet, China en Japan. De hervormers 



54 

die zich tegen deze gevestigde religieuze orde keerden, waren hun tijd ver vooruit; hun 
ideeën vonden pas weerklank toen hun volgelingen later geboren werden. 
 
In dit werk wordt verder ingegaan op Mozes en Christus, waarbij hun rol en betekenis 
worden besproken aan de hand van Krishna. Krishna wordt hierbij beschouwd als een 
van de grootste filosofen, niet alleen van India, maar van de hele wereld. De centrale 
stelling is dat, indien kan worden aangetoond dat de gehele oudheid—door taal, gebruik, 
gewoonten en politieke tradities—slechts een emanatie van India is, het logisch en 
feitelijk gerechtvaardigd is te bevestigen dat de oorsprong van openbaringen en 
religieuze tradities in India gezocht moet worden. 
Het is nauwelijks voorstelbaar dat de volkeren die een diepe invloed uitoefenden op 
Perzië, Egypte, Griekenland en Rome—en die aan deze landen hun taal, politieke 
organisatie en wetten schonken—niet ook hun religieuze ideeën zouden hebben 
overgedragen. Evenmin is het aannemelijk dat talen als het Grieks, Latijn en Hebreeuws, 
die voortkwamen uit het Sanskriet, hun samensmelting bij de taal zouden stoppen; deze 
invloed strekte zich uit tot alle aspecten van cultuur en religie. 
Net zoals het Brahmanisme in verschillende landen het bijgeloof invoerde en daarmee 
de mensen instrueerde en onderwierp, bracht Manu de eerste tradities van de Veda’s 
met zich mee. Deze tradities waren voorbehouden aan de priesters, de Levieten en hun 
volgelingen, en dienden als inspiratie voor de twee filosofen die aan de basis staan van 
de Hebreeuwse en Christelijke gemeenschappen. 
 

De Oorsprong van Mozes’ Boeken en de Invloed van Indiase Filosofie 

We zullen onderzoeken waar Mozes zijn vijf boeken heeft opgedolven—de eerste vijf 
boeken van de Bijbel, namelijk Genesis, Exodus, Leviticus, Numeri en Deuteronomium, 
waarvan hij als schrijver wordt beschouwd. 
 
Zoals eerder uiteengezet, is aangetoond dat de Hebreeuwse samenleving, net als andere 
antieke samenlevingen, in wezen een afspiegeling was van die van India en dus getuigt 
van een gedeelde oorsprong. Dit biedt ons de ruimte, zonder angst, om kritisch te kijken 
naar de rol van de christelijke filosoof. Deze denker heeft, terwijl hij de Hebreeuwse 
tradities behield, deze weten te zuiveren met behulp van de moraal van Krishna—de 
invloedrijke Hindoe hervormer, wiens ideeën hij ongetwijfeld heeft kunnen bestuderen 
via de heilige boeken van Egypte of India. 
 
Wat zou natuurlijker, eenvoudiger en logischer zijn dan de conclusie dat, zodra we alle 
openbaringen verwerpen die in strijd zijn met gezond verstand, logica en de 
waardigheid van God, en alle incarnaties naar het rijk van fabels en romantiek 
verwijzen, we kritisch moeten blijven onderzoeken? 
 
Is het niet noodzakelijk om na te gaan of er werkelijk een universele band bestaat die de 
mensheid verbindt, of dat de ideeën van oude beschavingen in wezen slechts variaties 
zijn op hetzelfde thema? 
 
Hebben de negentien eeuwen van onze moderne tijd zich niet voortdurend gebaseerd op 
de opgedane kennis uit voorgaande eeuwen om vooruitgang te boeken? Is niet elke stap 
voorwaarts gefundeerd op wat eraan voorafging? 
 



55 

Ook de onderzoeker over drieduizend jaar, wanneer er wellicht andere volkeren en 
beschavingen zijn opgestaan, zal tegen soortgelijke vraagstukken aanlopen. Deze 
onderzoeker zal, net als wij nu doen, proberen het verleden te reconstrueren, zich 
baserend op de overgeleverde clichés en inzichten, om zo een samenhangend beeld van 
de antieke tijden te vormen. 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 



56 

Deel II – Mozes, de Hebreeuwse Samenleving en Het Vraagstuk van 
Openbaring 

Hoofdstuk 1: Openbaringen en Incarnaties in Kritisch Perspectief 

Bij de aanvang van dit tweede deel is het noodzakelijk om onze fundamentele afwijzing 
van alle openbaringen te expliciteren. Dit omvat niet alleen de openbaringen van Manu, 
Zoroaster en Maes, maar ook die van Mozes, Krishna, Boeddha en Christus. Allen worden 
in gelijke mate verworpen. 
 
De argumentatie voor deze afwijzing is eenvoudig en duidelijk. God heeft, bij de 
schepping van de materiële wereld, onveranderlijke en definitieve wetten gegeven aan 
de fysieke materie, die hij niet kan en niet wil veranderen. Op dezelfde wijze zijn ziel, 
intelligentie, moraal en natuur door hem aan vaste, onwrikbare principes onderworpen. 
Het zou zijn eer en wijsheid te boven gaan als hij deze principes zou aanpassen naar 
willekeur. 
 
In het bewustzijn van vrije en verantwoordelijke mensen heeft God een subtiel besef van 
onsterfelijkheid in een ander leven geplant, evenals het besef van deugd en ondeugd, van 
goed en kwaad. Ook schonk hij de mens het inzicht dat een alomtegenwoordige macht 
de wereld bestuurt, en vervolgens liet hij zijn schepselen vrij om hun mysterieuze lot op 
aarde te vervullen en te vervolmaken. 
 
Daarom kom ik tot de conclusie dat het denken zelf een geschenk van God is. In deze 
gedachtegang herken ik een eenheid van ontwerp en een eeuwige wijsheid in de fysieke 
en morele natuur die mij voldoening schenkt en die ik kan begrijpen. Voor mij is er geen 
andere openbaring dan deze universele orde. 
De figuren Manu, Krishna, Boeddha, Manes, Zoroaster, Mozes en Christus, die allen 
aanspraak maakten op heiligheid en goddelijke opdrachten, waren in werkelijkheid 
mensen. Zij slaagden erin hun oorsprong te verhullen en maakten handig gebruik van 
voorspellingen en mysterie om indruk te maken op de massa. 
 
U bent wellicht bereid om Mozes als profeet te accepteren en Christus een heilige 
afkomst toe te dichten. Maar vergeet niet dat elders Egypte Manes erkende, Perzië 
Zoroaster vereerde, India Manu en Krishna vergoddelijkte, en Tibet, Tartarije, China en 
Japan Boeddha aanbaden. Bovendien buigen zelfs vandaag de dag, dichter bij huis, delen 
van Europa, Azië en Afrika voor Mohammed. 
 

De Relativiteit van Geloof en de Kritiek op Openbaring 

De wederzijdse verwerping van profeten en boodschappers 

Het is belangrijk om te beseffen dat de mensen die door anderen als ongelovigen of 
buitenstaanders worden beschouwd, vaak een even grote groep vormen als zijzelf. Zij 
verwerpen de profeten en boodschappers van anderen met net zoveel overtuiging als 
men de hunne verwerpt. Dit roept de vraag op: wie heeft het recht zichzelf als de juiste 
aan te wijzen en een ander weg te zetten als de verkeerde? 



57 

De toevalligheid van geboorte en religieuze overtuiging 

Waar iemand geboren wordt, is volledig willekeurig. Het geloof of denken van een 
persoon wordt daardoor vaak bepaald door de plek van geboorte, zonder dat men daar 
zelf invloed op heeft. In het ene land wordt men geloofd en geaccepteerd; in het andere 
land wordt men verworpen, puur op basis van culturele en religieuze verschillen. Deze 
willekeur benadrukt hoe relatief religieuze waarheden kunnen zijn. 

De mens en zijn beeld van God 

De mens is er opmerkelijk goed in geslaagd om God te creëren naar zijn eigen beeld. 
Daarbij heeft hij zijn eigen zwaktes, gebreken en ambities aan God toegekend. In naam 
van wijsheid en rechtvaardigheid zijn samenlevingen verdeeld geraakt: naties van 
Brahmanen en naties van Paria’s werden gevormd, waarbij toekomstige beloningen aan 
de een werden toegezegd en aan de ander ontzegd. Hoewel sociale en politieke ideeën 
vooruitgang hebben geboekt, blijven religieuze kwesties vaak steken in oude patronen 
van ongelijkheid en uitsluiting. 

De verwerping van openbaringen en het gevaar van sektarisch denken 

Vanwege deze verdeeldheid en de conflicten die eruit voortvloeien, wordt iedere vorm 
van openbaring verworpen. Openbaringen zijn immers de bron van menselijke 
onenigheid, religieuze oorlogen, offers en sektarisch despotisme. Werkelijke openbaring 
bestaat uit het geloof in God, het besef van goed en kwaad en het vertrouwen in 
onsterfelijkheid, waarbij het menselijk bewustzijn de werkelijke leermeester is. 

Bijgeloof en de rol van priesters 

Alles wat wordt gepresenteerd als bovennatuurlijke kracht of als iets dat het menselijke 
verstand overstijgt, is in werkelijkheid niets anders dan bijgeloof. Dit bijgeloof is 
uitgevonden door priesters om hun macht te legitimeren en hun positie te behouden. 

Religieuze incarnaties afhankelijk van geboorteplaats 

Als men in India wordt geboren, gelooft men in Krishna; in Japan of China gelooft men in 
Boeddha; in Europa gelooft men in Christus. Deze verschillen tonen aan dat religieuze 
overtuiging vooral afhangt van toevallige omstandigheden, niet van universele 
waarheid. 

Een waardiger beeld van God 

God verdient een grootser en eerbiedwaardiger plaats dan die van sterfelijke 
incarnaties. De menselijke verpakking, hoe fraai ook in gedichten of legenden, doet geen 
recht aan Gods voorzienigheid en wijsheid. Wie God tot mens maakt, doet eigenlijk aan 
godslastering. 

De menselijke rol van religieuze leiders 

Krishna, Boeddha en Christus waren mensen die een menselijke rol speelden. God heeft 
hen beoordeeld op hun daden, net als ieder ander mens. Opmerkelijk is dat zij nooit 
geclaimd hebben van goddelijke oorsprong te zijn; hun leer werd niet door henzelf op 
schrift gesteld, maar door hun volgelingen bewaard. 



58 

De motieven van de volgelingen 

Het waren uiteindelijk de opvolgers van deze meesters die, uit eigenbelang en ambitie, 
hun leermeesters tot goden hebben verheven. Daarmee konden zij zichzelf presenteren 
als bovennatuurlijke boodschappers en hun eigen positie verstevigen. 
 

Het verwerpen van incarnaties en de gevolgen voor religieuze emancipatie 

De reden dat ik alle vormen van incarnatie afwijs, ligt in het feit dat religieuze 
overtuigingen en hun manifestaties door de geschiedenis heen hebben geleid tot 
verdeeldheid en bloedvergieten. In naam van goddelijke incarnaties zijn, in alle 
windstreken van de wereld—van India tot China en Europa—mensen vervolgd en zijn 
brandstapels opgericht. Dit illustreert hoe het idee van goddelijke menswording 
gebruikt is om geweld en onderdrukking te rechtvaardigen. 
Als God werkelijk de intentie zou hebben gehad om zichzelf te incarneren, zou men 
mogen verwachten dat Hij zou zijn verschenen op die momenten in de geschiedenis 
waarop mensen in Zijn naam werden gemarteld. Dan zou Hij ingegrepen hebben om de 
beulen, die zich opwierpen als handhavers van Zijn wil, ter verantwoording te roepen. 
De afwezigheid van zo'n ingreep onderstreept de twijfel aan het concept van incarnatie. 
Nu vele landen erin geslaagd zijn hun sociale en politieke revoluties te voltooien, rest 
hen nog de taak om ook hun religieuze emancipatie te verwezenlijken. Pas wanneer men 
deze laatste stap zet, kan er sprake zijn van echte vrijheid en vooruitgang. 
In het volgende deel zullen we de werkwijze van Mozes en Christus onderzoeken. 
Daarbij zullen we hun optreden en leerstellingen vergelijken met die van Krishna, die 
algemeen wordt beschouwd als de grootste filosoof van India—en wellicht van de hele 
wereld. Deze analyse zal ons helpen om de historische en filosofische context van 
religieuze leiders beter te begrijpen en te beoordelen. 
  
 
 
 
 
. 
 

 

 

 

 

  



59 

Hoofdstuk 2: De Etymologische Oorsprong van Goddelijke Namen 

Zeus, Dyaus, Isis en Jezus: Etymologie en Overdracht 

De termen Zeus, Dyaus, Isis en Jezus hebben een opmerkelijke etymologische 
verwantschap, zoals blijkt uit de vertalingen uit het Frans naar het Engels, en nu naar 
het Nederlands. Voor wie de oorspronkelijke schrijfwijze wil achterhalen, is het 
raadzaam de Franse editie te raadplegen. Toch zijn deze namen voor Nederlandse lezers 
voldoende herkenbaar. 

De Betekenis van Zeus (Dyaus) in het Sanskriet 

In het Sanskriet betekent Zeus (Dyaus) God, het superieure wezen. Het is een zelfstandig 
naamwoord dat verwijst naar Brahma: niet-actief, niet-zichtbaar, al bestaand vóór de 
schepping. Deze naam omvat alle eigenschappen van het Superieure Wezen, 
vertegenwoordigd door Brahma, Vishnu en Shiva. 

De Reis van Dyaus naar Griekenland 

De uitdrukking van Zeus (Dyaus) is met Indiase immigranten naar Griekenland gereisd, 
waar het licht werd aangepast tot Zeus. In deze context vertegenwoordigt het God in zijn 
pure vorm, in zijn mystieke zijn. Wanneer dit wezen ontwaakt uit zijn rust en zijn kracht 
toont, krijgt het in de Griekse mythologie de naam Zeus pater (Dyaus-pitara). Hierin 
wordt Jupiter gezien als God, Vader, Schepper, Heer der hemelen en de mens. 

Van Sanskriet tot Latijn en Frans 

Het Latijn heeft het Sanskriet woord Zeus (Dyaus) overgenomen en aangepast tot Deus. 
Hieruit hebben de Fransen de uitdrukking Dieu afgeleid, met een betekenis die identiek 
is aan die van de antieken. 

God in de Christelijke Gedachte 

In de christelijke traditie is God de naam van dit symbolische wezen, dat de attributen 
van de drie personen van de heilige drie-eenheid verenigt: Vader, Zoon en Heilige Geest. 

Overeenkomsten en Historische Herkomst 

De auteur benadrukt dat hij zelf niet de gelijkenissen tussen namen, historische feiten, 
beschavingen of taalkundige overeenkomsten heeft uitgevonden. Deze ontdekkingen 
zijn het resultaat van logisch denken en het onderzoeken van de oorsprong in het 
Oosten en India, de wieg van ons ras. De auteur streeft ernaar feiten niet los van elkaar 
te zien en stelt dat als mensen uit andere mensen voortkomen, naties uiteindelijk ook uit 
elkaar voortvloeien, beginnend bij de oudste. 

Geen Nieuw Systeem, Wel Logica 

Het is geen nieuw systeem; het is het toepassen van logica op de logica van de 
geschiedenis. De auteur benadrukt dat moderne imitaties van de oudheid vaak worden 
bestempeld als primitieve beschavingen, maar dat men moet erkennen dat oude 
beschavingen India aanzienlijk vaker hebben gekopieerd dan andersom. 



60 

Erkenning van Oorsprong en Invloed 

Men moet genoegen nemen met het nuanceren van de bewondering voor de 
eeuwenoude voorbeelden en erkennen dat de mannen die als inspiratiebron zijn 
gepresenteerd slechts navolgers waren zonder voorgangers. De kennis die uit het 
Oosten is ontvangen, is gewaardeerd, maar dat mag niet leiden tot het verwaarlozen van 
eerdere beschavingen. 
 

De Ontdekking van India en Haar Invloed op de Europese Gedachte 

De Eerste Stappen van de Westerse Ontdekkingsreis 

Het is nog geen eeuw geleden dat wij als Europeanen daadwerkelijk India hebben 
ontdekt. Slechts enkelen hebben de moed gehad om India ter plaatse te onderzoeken: zij 
bestudeerden haar monumenten, manuscripten, en de immense rijkdommen uit de 
oudste tijden. Sommigen hebben hun leven volledig gewijd aan het leren van het 
Sanskriet en hebben geprobeerd de inzichten die zij opdeden te verspreiden binnen 
Europa. 

Resultaten van Onderzoek en Nieuwe Perspectieven 

De opbrengst van deze ontdekkingsreis heeft iedere verwachting overtroffen. Toch zijn 
er nog altijd talloze zaken die ontdekt en onthuld moeten worden. Wij hebben inmiddels 
de oorspronkelijke taal gevonden, een taal die vermoedelijk door de eerste mensen 
werd gesproken. Daarnaast zijn we belangrijke concepten op het spoor gekomen zoals 
het geloof in de eenheid van God en de onsterfelijkheid van de ziel. Al deze zaken – 
inclusief onze moraal en filosofie – zijn langzaam aan het veranderen; het verleden 
verliest zijn grip en men begint vooruit te kijken. Het licht van onderzoek zal steeds 
helderder gaan schijnen, tot uiteindelijk afwijzing onmogelijk wordt. 

De Weg naar Kennis: Rede en Exacte Wetenschap 

Om deze ontwikkeling mogelijk te maken, moeten wij ons toeleggen op het pad van de 
exacte wetenschappen. Dromen, idealisme en mysterie dienen we achter ons te laten: 
slechts God en de rede mogen richtinggevend zijn. Daarbij moeten we erkennen dat 
beschavingen die ons zijn voorgegaan, niet zijn verdwenen zonder hun ideeën en 
voorbeelden over te dragen aan hun opvolgers. De invloed van hun denkbeelden leeft 
voort en verdient onze aandacht. 

De Rol van de Onderzoeker en de Oproep tot Rede 

Wanneer ik met deze onderwerpen in aanraking kom, kies ik ervoor om verder 
onderzoek niet uit de weg te gaan. Ik ben niet bang voor herhaling of saaiheid, want 
eerbied voor het onderwerp rechtvaardigt deze aanpak. Kritiek die voortkomt uit 
onwetendheid of partijdigheid zal mij niet ontmoedigen. Mijn intentie is om eerlijk en 
oprecht te werk te gaan en rationele inzichten te presenteren binnen dit werk. 

Een Boodschap aan de Lezer: Rede versus Geloof 

Tot de lezers die onbevooroordeeld tegenover deze materie staan, wil ik het volgende 
zeggen: Als u gelooft in het mysterie van Isis uit Egypte, van Eleusis in Griekenland, van 
Vesta in Rome, in brandende struiken, in bovenaardse boodschappers die zich vandaag 
niet meer laten zien, of in tijden waarin doden tot leven werden gewekt en de dove, de 



61 

lamme of de blinde door bovennatuurlijke krachten werden genezen; als u gelooft in 
Rakshasas en Pistaches, in Beëlzebub en alle andere duivels uit de mythologie; als u 
gelooft in devas, engelen en heiligen – dan is dit boek niet voor u bedoeld. 
Maar als u zegt van niet, luister dan, en steun mij. Ik doe een beroep op uw rede, want 
alleen via de rede zal mijn boodschap begrepen worden. 

Reflectie op Geloof, Rede en Bewijs 

Denkt u werkelijk dat ik aan dit werk was begonnen, als de tijd waarvan ik droom al was 
aangebroken? Als ik zou zien dat het fanatisme aan de ene kant luidkeels zijn credo 
verkondigt: credo quia absurdum – ik geloof omdat het absurd is; en aan de andere kant 
de meest toegewijde aanhangers van het vrije denken, ondanks hun rationaliteit, toch 
beïnvloed zijn door herinneringen, beelden en alledaags bijgeloof. Zelfs wanneer zij 
beweren niet te kunnen geloven, voegen zij er direct aan toe: "Wij verlangen wél een 
weerlegging door bewijs." 
Dit blijft het uitgangspunt van onze tijd. We moeten stoppen met het strijden tegen het 
absurde, enkel om haar absurditeit te bewijzen. In de commentaren op mijn onderzoek 
heb ik een dialoog gevoerd met een rationalist: 

Dialoog over de Herkomst van Kennis 

Ik stelde: "Ik ben ervan overtuigd dat Mozes zijn Bijbel heeft geschreven op basis van de 
heilige boeken van de Egyptenaren, die deze op hun beurt weer uit India hebben 
verkregen." 
Het antwoord luidde: "Dit heeft bewijs nodig." 
Ik vervolgde: "Maar weet u niet dat Mozes geïnitieerd werd door de priesters aan het hof 
van de farao? Is het dan onredelijk te stellen dat hij de verkregen kennis heeft toegepast 
bij het vormgeven van de instituties voor de Hebreeën?" 
Wederom klonk: "Dit heeft bewijs nodig." 
Vervolgens vroeg ik: "Beschouwt u hem dan als een boodschapper van God?" 
"Neen, maar bewijs zou toch passend zijn," werd geantwoord. 
Wat nu als uw intelligentie het feit niet kan bevatten dat Mozes gedurende meer dan 
dertig jaar in Egypte studeerde, onwetend van zijn Hebreeuwse afkomst? Is dat geen 
sluitend bewijs voor de stelling die ik zojuist heb geponeerd? Laten we dan ook de 
opvolging van eeuwen uitwissen, die mogelijk ons oordeel belemmert. 

Etymologische en Religieuze Verwantschappen tussen het Oosten en het 
Westen 

Stel u zich voor: een Europeaan krijgt de opdracht om wetten en religieuze rituelen te 
ontwerpen voor een Afrikaanse stam. Zou hij werkelijk alles zelf bedenken, of zou hij 
putten uit de kennis en gebruiken die hij in zijn eigen land heeft opgedaan, deze 
vervolgens aanpassen aan de noden en kenmerken van de gemeenschap die hij wil 
leiden? Het is evident dat het laatste logisch is; het zou immers onzinnig zijn om alles 
zelf te verzinnen wanneer er al bruikbare kennis voorhanden is. 
 
Deze redenering is steekhoudend, maar men blijft verlangen naar bewijs. Vooral 
wanneer het om Mozes gaat, wordt er in Europa vasthoudend om bewijzen gevraagd. 
Men wil zekerheid en bevestiging, en daarom is het niet toereikend om louter de werken 
van Manu en de Veda’s te vergelijken met die van Mozes, of het werk van Krishna met 
dat van Christus, en te stellen dat het ene werk uit het andere is voortgekomen. 



62 

 
Om mijn standpunt te onderbouwen, kies ik ervoor te betogen dat de gehele antieke 
westerse wereld haar oorsprong vindt in het Oosten, en specifiek in India. Ik formuleer 
dit zo dat tegenstanders maar één uitweg hebben: ofwel het geheel ontkennen, wat 
feitelijk neerkomt op het erkennen van de oorsprong. 
 
Het is opvallend dat de namen die verschillende naties aan het Opperwezen geven, 
teruggaan op het Sanskriet woord 'Dyaus', waarvan 'Zeis' een uitdrukking is. Ook 
'Jezeus' (Kesava), een andere Sanskriet term, betekent ‘het pure, heilige bestaan’. Dit 
vormde onmiskenbaar de wortel en het uitgangspunt voor een reeks namen in de 
oudheid die verbonden zijn aan God en prominente figuren, zoals Isis (de Egyptische 
godin), Josue (in het Hebreeuws), Josua (de opvolger van Mozes), Josia (koning der 
Hebreeuwen), en Jeseus of Jezus (in het Hebreeuws: Jeosuah). Deze namen zijn volgens 
de schrijver allemaal afgeleid van Kesava uit het Sanskriet. 
 
De naam Jesus, Jeseus, of Jeosuah, die veel voorkwam onder de Hebreeuwen, was in het 
oude India een titel: de gewijde naam die werd gegeven aan alle incarnaties, net zoals 
alle wetgevers de naam Manu gebruikten. De Puranische Brahmanen, geïnstalleerd in 
tempels en pagodes, dragen nog steeds deze titel Jeseus (Keshava), wat ‘pure essentie’ of 
‘heilige oorsprong’ betekent. Alleen Krishna wordt door de Vaisnavas en aanhangers van 
het Puranische Brahmanisme erkend als de ware incarnatie. 
 
Deze etymologische overeenkomsten zijn van belang en verdienen verdere aandacht. 
Vooringenomenheid zal ongetwijfeld proberen de overeenkomsten te ontkennen, maar 
het zal niet lukken om hun gelijkenis uit te wissen – en dat is voor ons voldoende. Wie 
deze gelijkenissen afdoet als toeval, dat wanhopige argument, zal zeker weerstand 
ondervinden van bedachtzame en onafhankelijke geesten. 
 

  



63 

Hoofdstuk 3: De Indiase oorsprong van de paria’s van Egypte en Mozes 

De Overdracht van Instituties en Sociale Ordening 

Zoals reeds eerder uiteengezet, heeft Egypte haar instituties en wetten overgenomen 
van India, meer bepaald via de figuren Manes of Manu. Dit leidde ertoe dat de Egyptische 
samenleving werd verdeeld in vier klassen: bovenaan stond de priesterklasse, gevolgd 
door de koningen, daarna de handelaren en kunstenaars, en als laatste de producenten 
en arbeiders. Deze indeling weerspiegelt duidelijk de invloed van het Indiase sociale 
systeem op de Egyptische structuren. 

Het Varna-systeem en het ontstaan van de paria’s 

In India ontwikkelde zich het Varna-systeem: een op instituties, karakter, vaardigheden 
en beroep gebaseerde classificatie van de samenleving. Hieruit ontstond een aparte 
klasse, bestaande uit mensen die noch bij de oorspronkelijke vier standen hoorden, noch 
de gedragscodes (de samskara’s van moraal, spiritualiteit en opleiding) naleefden. Deze 
mensen werden Vrsalas genoemd – verstotenen of paria’s – en zij werden uitgesloten 
van deelname aan het reguliere sociale leven. 

Oude Sanskrietteksten over de oorsprong van de verworpenen 

Om de historische wortels van deze Vrsala-klasse te duiden, wordt verwezen naar 
passages uit oude Sanskrietgeschriften. Manu (hoofdstuk 10, verzen 43-45) vermeldt 
bijvoorbeeld: 
Invoegen tekst in devanagari van pagina 121 
“De volgende stammen van Kshatriyas zijn langzamerhand gezonken tot het niveau van 
Vrsalas (verstotenen) door het uitsterven van de heilige riten en door het niet hebben 
van communicatie met de leraren met het doel van opleiding en studie: Paundrakas, 
Chaulas, Dravida, Kambojas, Yavanas, Sakas, Paradas, Pahlavas, Chinas, Kiratas, Daradas 
en Khasas.” 
Al deze verworpenen vormden later hun eigen naties, spraken verschillende volkstalen 
of Sanskriet, en werden gezamenlijk aangeduid als Dasyus. 

Bevestiging vanuit de Mahabharata 

Ook de Mahabharata (Anusasana Parva, verzen 2103 en 2014) bevestigt de gelijke 
oorsprong van diverse verworpenen uit India, die later de verschillende naties van de 
wereld vormden: 
Sanskriet tekst in devanagari pag 122 
De Mahabharata noemt onder meer de stammen van Kshatriyas zoals de Sakas, Yvanas, 
nakomelingen van de Kambojas, Dravidas (Zuid-Indiërs), Kalingas, Pulindas, Usibaras, 
Kolisaroas en Mahisakas, die allen als verworpen en verbannen worden beschouwd 
omdat ze gestopt waren met educatie. 
Verder worden in Mahabharata (Anusasana Parva, verzen 2158 en 2159) ook stammen 
genoemd als Mekalas, Latas, Konwasisas, Sondijas, Dardas, Darvas, Chaulas, Sarvaras, 
Barbars, Kivatas en Yavanas. 

Sociaal stigma en uitsluiting 

Deze instituties introduceerden hetzelfde strafsysteem als in India, waarbij de 
verworpenen werden uitgesloten van de reguliere klassen en voor altijd als onrein 



64 

werden bestempeld. Volgens de schrijver is deze stigma onuitwisbaar: zij zijn door de 
wet als zodanig gemerkt en nooit in staat geweest hun uitsluiting ongedaan te maken. 

Reflectie op kolonisten en de kracht van rationeel denken 

Moderne mensen, die tot kolonisten zijn geworden, hebben zich op nieuwe aarde 
gevestigd en omgeven zich daar met allerlei belachelijke fabels. Opvallend is dat 
niemand van hen is opgestaan om te verklaren: “Ik ben een boodschapper van God, ik 
kom u het woord brengen dat aan mij is geopenbaard.” Deze houding onderstreept een 
afstand tot religieuze openbaringen en laat zien dat het koloniale denken zich niet 
baseert op goddelijke boodschappen, maar eerder op eigen energie en levenskracht. 
We staan nu aan het begin van het belangrijkste deel van ons werk: op deze brandende 
aarde zullen we moedig het bijgeloof en alle absurditeiten die het Jodendom tot in onze 
moderne tijden heeft overgeleverd, kritisch bevragen. Daarbij blijven we standvastig en 
onpartijdig, vrij van alle opgelegde systemen en geloven, en tonen we enkel respect voor 
de waarheid. Zaken waarvan we begrijpen dat ze onmogelijk zijn in het heden, wijzen 
we ook af als onmogelijk in het verleden. 

Kritiek en redelijkheid 

Wanneer macht strijdt tegen redelijkheid, zullen wij haar bewijs vragen—met hetzelfde 
recht waarmee haar aanhangers zichzelf toestaan redelijkheid te claimen. Als we het 
absurde tegenkomen, benoemen we het simpelweg: “Jij bent absurd,” en gaan we verder. 
Zo blijven we trouw aan een open, rationele benadering van het verleden en het heden. 

Onveranderlijkheid van de mens en de invloed van fabels 

De mens is in zijn fysieke verschijning, oorsprong en mogelijkheden niet veranderd. Wat 
destijds als waar werd aangenomen in oude en fabelachtige tijden, zou hem nu alleen 
nog doen glimlachen met spijt. Dit komt doordat hij nog steeds niet de moed kan vinden 
om open en rationeel te denken, en niet in staat is de nachtmerrie van fabels van zich af 
te schudden—fabels die als juist werden beschouwd en waarmee zijn intelligentie sinds 
het begin is omhuld. 

De rol van intolerantie en de dreiging van vrijheid van denken 

Het is duidelijk waarom intoleranten zich verenigen om te ageren en het vrije denken af 
te wijzen: ze beseffen dat als de dag komt waarop vrijheid van denken voor iedereen 
geldt, hun heerschappij zal eindigen. Ze zullen dan niet langer in staat zijn hun 
sprookjes, legendes en mysterieuze praktijken te verklaren—praktijken die hun macht 
onderbouwen. 

Vraagstukken rond vrijheid en ontwikkeling 

Stel vragen aan Australiërs en vrije Amerikanen: hoe zouden zij Boeddha, Manu, 
Zoroaster en Mozes hebben ontvangen? Als het afhangt van de ontwikkeling van 
intelligentie en vrijheid van denken, en zulke feiten niet tot stand zijn gekomen bij deze 
nieuwe mensen, zijn we dan niet gerechtvaardigd om dit toe te schrijven aan het product 
van de oudheid—aan kasteverdeling, onderdrukking en onwetendheid van de massa? 

Een eenvoudige waarheid 

De waarheid is zo vanzelfsprekend dat we niet eens de behoefte voelen om haar te 
bewijzen. 



65 

Religieuze Invloed en de Rem op Vooruitgang 

Mogen onze broeders die vanuit Europa de zeeën zijn overgestoken, op zoek naar een 
land waar de remmende sporen van het verleden niet meer gelden, waar sektarisch 
despotisme geen invloed meer heeft, ons het goede voorbeeld geven. Zij laten zien hoe 
civiele zaken behoedzaam losgemaakt kunnen worden van religieuze macht, zoals dat in 
de Europese constituties is vastgelegd. 
Werkelijke vooruitgang is onmogelijk zonder religieuze vrijheid. Een verbond aangaan 
met systemen die tot nu toe slechts hebben gediend om het denken gevangen te houden, 
naties te knechten en koningen tot onderdanigheid te dwingen, is ondenkbaar. Overal 
waar de geest aan banden wordt gelegd, stagneert de ontwikkeling. 
Dit blijkt uit de geschiedenis van oude beschavingen, die onderdrukt werden door het 
Brahmanisme, waarvan de invloed zich vanuit India over andere volkeren verspreidde. 
Dit patroon zien we terug wanneer we de religieuze ideeën bestuderen die Judea leende 
van Egypte en India, en die vervolgens een remmende werking hadden op de 
vooruitgang in latere tijden. 
Duidelijk is geworden dat Egypte, via Manu of Manes, sociale instituties en wetten van 
India heeft geërfd. Deze wetten zorgden ervoor dat de samenleving werd verdeeld in 
vier kasten: bovenaan de priester, gevolgd door de koning, daarna de handelaren en 
kunstenaars, en onderaan de sociale ladder de proletariër, de knecht, bijna een slaaf. 
Deze instituties introduceerden een strafsysteem dat, net als in India, veroordeelden 
uitsloot van alle klassen; zij werden voor altijd onrein verklaard en het was verboden 
deze status ooit nog te veranderen. De wet drukte een onuitwisbaar stempel op deze 
mensen. 
Uit deze kastenlozen, deze paria’s van Egypte, ontstond onder leiding van Mozes—die 
hen hoop op vrijheid gaf—de voorloper van het Hebreeuwse volk, dat zich later trots het 
uitverkoren volk van God zou noemen. 
Wie alle samenlevingen uit die tijd bestudeert, kan niet om de conclusie heen dat het 
Hebreeuwse volk zijn oorsprong vindt bij deze knechten en uitgeslotenen; net zoals 
India zijn paria’s had, had Griekenland haar heloten. 
 

De Sociale Oorsprong van het Hebreeuwse Volk en de Rol van Mozes 

Net zoals Egypte haar verstotenen kende, had ook Rome een onderdrukte klasse van 
slaven, aan wie het gedurende lange tijd het burgerschap ontzegde. In de oudheid was 
het gebruikelijk om mensen tot slaaf te maken, hetzij door oorlogvoering, hetzij door 
misdadigers en hun nakomelingen tot verworpenen van de samenleving te verklaren. 
Wanneer wij aannemen dat de Hebreeuwen zijn voortgekomen uit de verstotenen van 
Egypte, en we de oudste historische tradities onderzoeken, dan zien we dat hun 
onderworpenheid niet het gevolg was van oorlog. Hun tijd was de tijd van Mozes. 
We staan dus voor de keuze tussen een sociale oorsprong die rationeel en bewijsbaar 
aansluit bij de maatschappelijke structuren van oude beschavingen, of de versie van 
Mozes zelf zoals beschreven in de eerste twee boeken van de Bijbel, Genesis en Exodus. 
Laten we dan onderzoeken wie deze wetgevers waren. Een dergelijk onderzoek levert 
ons overtuigend bewijs op, zelfs wanneer we een periode van bijna vierduizend jaar 
beslaan, of we ons bevinden in het rijk van fabels en legenden die de menselijke geest 
gevangen hebben gezet in ongerijmdheden. 



66 

De Legende van Mozes en de Hebreeën 

Volgens Mozes waren de Hebreeën zodanig in aantal toegenomen dat zij een natie 
binnen een natie vormden en een bedreiging gingen vormen voor de toenmalige farao. 
Deze greep naar drastische middelen om hen uit te roeien, waaronder het bevel dat alle 
mannelijke zuigelingen moesten worden gedood. Eén moeder weigerde haar kind op te 
geven en plaatste de baby in een mandje in de Nijl. 
De dochter van de farao, die aan het baden was met haar dienaressen, vond het kind en 
adopteerde hem als haar eigen zoon. Deze baby was Mozes. 
Mozes groeide tot zijn veertigste op aan het hof, zonder kennis van zijn werkelijke 
afkomst. Nadat hij een Egyptenaar had gedood die een Hebreeër mishandelde, moest hij 
vluchten naar de woestijn. Daar openbaarde God zich aan hem en gaf hem een opdracht. 

Analyse van de Rol van Mozes 

Het is aannemelijk dat Mozes, opgevoed door de priesters en ingewijd in de zuivere 
aanbidding en kennis van de hogere klassen, zo tot inzicht en verlichting kwam. Toen hij 
verbannen werd uit het paleis, of toen hij zijn afkomst ontdekte—iets wat de prinses die 
hem had gered zorgvuldig geheim had gehouden—kan het zijn dat hij spijt voelde en 
wraak wilde nemen. Dit zou hem ertoe aangezet kunnen hebben om zijn volk, het ras 
waaruit hij stamde, te willen bevrijden. 
Mozes wist handig gebruik te maken van de zware hongersnoden die Egypte troffen 
doordat de Nijl niet langer vruchtbaar was, en van de verwoestende plagen die het land 
teisterden—gebeurtenissen die niet ongewoon waren in Egypte. Hij presenteerde zich 
aan de koning als een hemelse boodschapper, joeg de farao angst aan en wist 
toestemming te verkrijgen om de Hebreeën te bevrijden van hun ongelukkige lot. 
De opstand en vlucht van de Hebreeën kan dan ook gezien worden als een 
revolutionaire daad, zorgvuldig voorbereid door Mozes en zijn broer Aaron, die hem in 
alles steunde. Het was een revolutie die de Egyptenaren pas opmerkten toen het te laat 
was. 
 

De Mythe en Werkelijkheid van Mozes’ Leiderschap 

Het Verhaal van de Doortocht door de Rode Zee 

De welbekende episode van de ondergang van Farao en zijn leger in de Rode Zee, 
evenals het wonderlijke splijten van het water door Mozes, wordt hier duidelijk 
ondergebracht bij het rijk van fictie, fabels en wonderen. Deze wonderlijke verhalen, 
hoewel krachtig in hun symboliek, worden door de auteur gepresenteerd als verzinsels 
die vooral dienen om de aura van mysterie rondom Mozes te versterken. 

Het Creëren van Mystiek Rondom Mozes 

Het is voorstelbaar dat Mozes, nadat hij zichzelf had geprofileerd als een boodschapper 
van God, bewust zijn eigen geschiedenis heeft opgetekend en omgeven met een waas 
van mysterie. Door zichzelf te presenteren als iemand met goddelijke macht en 
inspiratie, volgde hij het voorbeeld van zijn voorgangers die zich eveneens als 
uitzonderlijke, bijna mythische figuren aan het volk hadden voorgedaan. Mozes begreep 
dat deze strategie hem zou helpen zijn gezag te vestigen en minder kritisch bevraagd te 
worden door het volk. 



67 

De Uitdaging van Leiderschap in de Woestijn 

Het leiden van een recent bevrijd, nog ongeorganiseerd volk door de eindeloze en 
onbekende woestijn was een immense opgave. De mensen die gisteren nog slaven waren 
en vandaag plotseling vrij, moesten onder controle gebracht worden. De woestijn bood 
geen duidelijke richting, noch aan Mozes, noch aan wie dan ook. Dit leidde tot onrust en 
groeiend gemor onder de mensen. Om deze ontevredenheid te beteugelen, was er een 
programma nodig dat de hoop levend hield. Daarom hield Mozes het volk voor dat zij 
samen het beloofde land zouden veroveren, en zij trokken verder, ondanks de 
onzekerheid. 

Het Gouden Kalf: Teken van Wanhoop en Oproer 

Terwijl de tocht zich voortsleepte en de beproevingen toenamen, verloor het volk vaak 
de moed. Maanden en jaren verstreken zonder uitkomst, waardoor de ontevredenheid 
steeg. Sommigen begonnen zelfs terug te verlangen naar Egypte, waar ze ondanks hun 
slavernij zekerheid kenden. In hun wanhoop herinnerden zij zich de stier Apis, een 
symbool uit hun verleden, en maakten een gouden en bronzen beeld om te aanbidden, in 
de hoop zo hun lijden te verlichten. De armbanden van de vrouwen en de schilden van 
de mannen werden verzameld om dit beeld te maken, waarmee ze hun vertrouwen in 
Mozes en zijn God tijdelijk lieten varen. 

De Crisis en het Herstel van Autoriteit 

Tijdens deze periode van crisis trok Mozes zich terug, wellicht zelf ook ten einde raad. 
Maar toen de natuur zich plotseling liet gelden met onweer en bliksem, greep Mozes het 
moment aan om zijn gezag te herstellen. De mensen, onder de indruk van de 
natuurverschijnselen, waren vatbaar voor zijn boodschap. Mozes verscheen met een 
expressie van inspiratie, vernietigde het gouden kalf en verkondigde met krachtige stem 
dat de hemel hen strafte voor hun ongeloof en gemor. Deze straf zou zijn dat zij nog 
langer door de woestijn moesten dwalen. Deze daad bracht opnieuw orde en discipline 
in de groep, en het dwalen ging verder. 

De Laatste Etappe en Het Einde van Mozes 

Na jaren van omzwervingen bereikten zij uiteindelijk een bergtop vanwaar zij 
vruchtbare velden konden zien – het beloofde land. Mozes, uitgeput door zijn 
inspanningen, wist nog net zijn missie te voltooien. Hij toonde het volk het land dat God 
hem had opgedragen te vinden en stierf vervolgens, de leiding achterlatend bij zijn broer 
en vertrouwelingen, die zijn taak verder zouden afmaken. 
 

De Wetgever Mozes en Zijn Plaats in de Geschiedenis 

Mozes schreef tijdens de lange omzwervingen van het volk een boek van wetten. In dit 
werk gaf hij zijn mensen niet alleen een schitterend verleden, maar putte hij ook uit de 
heilige tradities en teksten die hij in Egypte had bestudeerd. Geïnspireerd door Indiase 
verhalen over God en de schepping, verwerkte hij deze tot een nieuw geheel. Hij stelde 
regels op voor de Levietische priesters en beschreef nauwgezet de uitvoering van offers 
(yajnas). Daarnaast legde Mozes in civiele en religieuze wetten de fundamenten voor een 
nieuwe samenleving, die door zijn nakomelingen verder werd opgebouwd. 
Wanneer we de wonderen en mythische verhalen buiten beschouwing laten, én vooral 
de twijfelachtige rol die Mozes aan de goddelijkheid toekent voor het slagen van zijn 



68 

plannen afwijzen, blijft er een kern over: de historische overlevering van de uittocht van 
de Hebreeën en hun aankomst in het land dat zij hoopten te veroveren. 

De Universele Rol van de Wetgever 

Is dit verhaal niet vergelijkbaar met de eenvoudige legenden over andere oude volkeren, 
die allemaal een soortgelijke oorsprong kennen? Overal zien we de opkomst van een 
wetgever, een man die beweert door God gezonden te zijn en erin slaagt orde en eenheid 
te brengen onder de mensen. Zijn gezag ontleent hij aan zijn genialiteit en het door 
hemzelf gecreëerde verhaal over zijn afkomst. Zo hebben ook Manes, Boeddha en 
Zoroaster hun autoriteit gevestigd en hun missie volbracht. 

De Herhaling van Oude Patronen 

Zou mij verweten kunnen worden de ene fabel te vervangen door de andere? Dat lijkt 
niet het geval: ik baseer mij immers uitsluitend op de belangrijkste feiten uit de vroege 
Hebreeuwse geschiedenis, die – naar mijn inzicht – als authentiek mogen worden 
beschouwd. Ik wijs enkel de mysteries en openbaringen af, net zoals ik dat doe in de 
tradities van India, Egypte, Perzië, Griekenland en Rome. Niemand heeft het recht om de 
poëtische en heilige verhalen van de één te accepteren en die van de ander te 
verwerpen. 

De Kracht van het Religieuze Idee 

Wat deze redenering overtuigend maakt, is de eenheid en de herkenbare rol van alle 
stichters van naties – hun gezag steunt op de kracht van het religieuze idee. Dit blijkt 
telkens weer in de wijze waarop deze leiders erin slagen het denken van eenvoudige en 
primitieve mensen te beïnvloeden. Elk van hen claimt dat zijn wetboek van goddelijke 
oorsprong is en stelt regels op voor zowel het religieuze als het burgerlijke leven. Allen 
delen de maatschappij in standen of kasten in en verlenen de hoogste macht aan de 
priesters. Tot slot zijn hun geboorte en dood steevast omgeven met mysterie, ongeacht 
of zij zichzelf als incarnatie van het goddelijke zien of slechts als boodschapper van God. 

Het Mysterie Rond het Einde van de Grote Wetgevers 

India is onwetend over hoe Manu aan zijn eind is gekomen. Evenzo is er een sluier van 
mysterie rondom andere grote wetgevers van de oude wereld. In China, Tibet en Japan 
wordt Boeddha zelfs naar de hemel verplaatst, verheven tot een bijna goddelijke status. 
Zoroaster, een andere wetgever, werd volgens de overlevering door de stralen van de 
zon meegenomen. 
Mozes, op zijn beurt, verdwijnt uit het zicht van zijn volk. Volgens de traditie is hij 
meegenomen door een engel naar het dal van Moab, en niemand weet waar zijn 
stoffelijke resten zich bevinden. Het geloof leeft onder zijn mensen dat hij is 
teruggekeerd naar God, die hem gezonden had. 

De Onwaardige Rol van God in de Wetgeving 

Dit is alles wat wij met redelijkheid over Mozes kunnen zeggen. Het is eerder al gesteld 
dat de rol die God krijgt toebedeeld als wetgever, een rol is die onwaardig is voor een 
superieur wezen. Deze waarheid wordt extra onderstreept wanneer men de 
verschillende titels van de Bijbel bestudeert, waarin het handelen van God wordt 
beschreven. 



69 

De Gelijksoortigheid van Bijbelvertalingen 

De editie van Père de Carriers, lid van de Sociëteit van Jezus, biedt hier een treffend 
voorbeeld van. Wie de citaten uit de ‘Jezus Bijbel’ leest zonder vooroordeel of afkeer, zal 
ontdekken dat deze bijna letterlijk overeenkomen met de teksten uit onze eigen Bijbel, 
met name in Exodus, hoofdstukken vii en xii. In deze notities volgen wij de beslissingen 
van de auteurs. 

Walging en Verontwaardiging over het Bijgeloof 

Het hart zwelt op van walging en verontwaardiging bij het aanschouwen van het 
bijgeloof en het morele verval dat uit deze verhalen spreekt. Als ik niet reeds lang 
geleden alle partijdigheid en dogma’s had afgezworen, dan zou de kennis van deze 
absurditeiten mij vanzelf hebben geleid tot de aanbidding van zuiverheid – een ideaal 
dat mij een eenvoudig en subliem beeld van het goddelijke geeft. 

De Afschrikwekkende Handelingen van God in de Exodus 

Moeten wij werkelijk geloven dat God zijn kracht toont door bijvoorbeeld een invasie 
van kikkers te sturen, een heel volk met plagen te treffen en uiteindelijk alle 
eerstgeborenen van elke Egyptische familie te laten sterven? Dit soort verhalen bereiken 
een niveau van belachelijkheid dat grenst aan afgrijzen. 

Vergelijking met Andere Mythen 

Wie alle antieke mythologieën onderzoekt, zich verdiept in de mysteries van de Olympus 
en de meest obscure tradities van volkeren nagaat, zal moeite hebben iets te vinden dat 
zo weerzinwekkend en demoraliserend is als deze verhalen. Ik durf zelfs te stellen dat, 
als men zou moeten kiezen tussen de God van Mozes en de stier Apis, de stier voor mij 
zeker als God zou gelden. 

Het Eeuwige Herdenken van de Slachting 

Nadat Jehovah Egypte had getroffen met allerlei ziekten en rampen, was de afslachting 
van de eerstgeborenen het dieptepunt. Maar zelfs dat was niet genoeg: zijn volk wordt 
opgedragen om een eeuwige herinnering aan deze gebeurtenis te bewaren en haar 
herdenking jaarlijks te vieren met ceremonies en gezang. 
 

Reflecties op Mozes, God en de Bevrijde Hebreeën 

De moderne mens blijft zich voeden met het gedrag dat in deze verhalen wordt 
beschreven. Het is haast voorspelbaar dat de religieuze groeperingen mij zullen 
veroordelen als een dwaas en godslasteraar. Maar wie is nu werkelijk de dwaas, wie is 
de godslasteraar in dit verhaal? Is het niet zo dat degene die weigert de wrede daden van 
de almachtige, de alwetende, de perfecte onder ogen te zien, zich verliest in blinde 
verering? 
Mozes, een fanatieke slaaf die door zijn opvoeding aan het hof van de Farao werd 
gevormd tot barmhartigheid, moet ongetwijfeld hebben geweten van de laagheid en 
ongeletterdheid van de mensen die hij later bevrijdde. Alleen met die kennis kon hij het 
aandurven om de feiten van deze revolutie niet slechts te beschrijven, maar ze ook te 
omgeven met de gruwelijkheden die in het verhaal zo nadrukkelijk naar voren komen. 



70 

Dit aspect is kenmerkend voor Mozes; hierin is hij origineel en volgt hij niemand. Zelfs 
als we aantonen dat de Bijbelse tradities slechts slechte en onzorgvuldig overgenomen 
kopieën zijn uit de heilige boeken van India, blijft het feit bestaan dat dit volk, in hun 
godsbeeld, de goedaardigheid wegneemt en hun God ontdoet van alle prachtige 
eigenschappen van macht. In plaats van een liefdevolle God, verheugen zij zich in het 
schrikbeeld dat hen angst inboezemt. 
Het was inderdaad een volk van paria's dat Mozes door de woestijn leidde. Slechts kort 
daarvoor gebukt onder het juk van slavernij, zagen zij in de Egyptische goden duistere 
krachten die genoten van het lijden van hun slachtoffers, een beeld dat was aangeleerd 
door de heersende elite. De Hebreeën verkregen hun vrijheid zonder werkelijk te 
begrijpen wat die inhield; Mozes maakte van deze onwetendheid gebruik om hen beter 
onder controle te houden. Zijn boek werd zo een vreemde mengeling van pure Vedische 
kennis en de tradities van de eenvoudige Egyptische godsdienst. 
Om te voorkomen dat het volk zou terugvallen in het oude geloof van de stier Apis en het 
gouden kalf, en om het geloof in de ene God die hij zelf had bedacht door te drukken, was 
het noodzakelijk hem dezelfde rol te geven als de goden uit het verleden. Zo bleef het 
oude godsbeeld in aangepaste vorm voortbestaan en kon Mozes zijn gezag behouden 
over een volk dat nog niet klaar was voor ware vrijheid. 

De Noodzaak van Wonder en Terreur: Mozes en het Volk 

Was het niet noodzakelijk om zowel wonderen als terreur toe te passen op deze groep 
mensen, die in het verleden niets met elkaar gemeen hadden behalve de gedeelde 
herinnering aan hun gezamenlijke lijden? Mozes moet zich bewust zijn geweest van de 
omvang van zijn taak, vooral nadat hij getuige was van een conflict tussen twee 
Hebreeuwen in het land van de farao. Toen hij de agressor aansprak met de vraag 
waarom hij zijn broeder mishandelde, kreeg hij het weerwoord: "Wie heeft jou tot prins 
en rechter over ons gemaakt? Wil je mij soms ook doden zoals je gisteren de Egyptenaar 
hebt gedood?" 
Vanaf dat moment werd het Mozes duidelijk dat de daadwerkelijke ontsnapping uit 
Egypte slechts het eenvoudigste deel van zijn missie zou zijn. De echte uitdaging lag in 
het beschaven van deze massa verworpenen—slaven en vagebonden—die nauwelijks 
als natie te beschouwen waren. 

Jehovah als Vernietiger en Beteugelaar 

Volgens deze gedachtegang was dit dan ook de reden dat Mozes Jehovah introduceerde 
als vernietiger, een god die zichzelf manifesteert door wraak en misleiding, en die 
discipline oplegt aan het volk dat telkens weer morrend en ontevreden reageert. Als 
deze aanpak wordt gezien als een hulpmiddel om de natie te verenigen en opstanden te 
organiseren, blijft het als vader en gelovige moeilijk te accepteren. In vergelijking met 
andere mythen en angstaanjagende goden uit antieke samenlevingen lijkt deze strategie 
niet minder gruwelijk. 

Kritische Blik op de Fabels en Tradities 

Daarom is het volgens de auteur niet nodig om verder te luisteren naar de verhalen van 
het uitverkoren volk. Hun fabels zijn doordrenkt met moord en verkrachting, vaak in 
naam van God. Door te profiteren van Egyptische bezittingen en gewaden, tonen de 
Hebreeën weinig verschil met de paria's die in opstand komen. Het oordeel over hun 
gedrag blijft daarmee overeind. 



71 

Het Onwaarschijnlijke van de Exodus 

Een belangrijk argument uit de Bijbel, dat de auteur als onweerlegbaar beschouwt tenzij 
men de waarheid via het absurde wil vaststellen, is het volgende: als men de autoriteit 
van de tekst volgt, dan zouden de Hebreeën tweehonderd vijftien jaar later, in het jaar 
2513, Egypte verlaten hebben met zeshonderdduizend mannen, exclusief vrouwen en 
kinderen. Dit impliceert een totaal van minstens twee miljoen mensen. 
De auteur betwijfelt of het mogelijk is dat, na zoveel ellende en in zo'n korte tijd, de 
nakomelingen van Jacob zich zo snel hebben vermenigvuldigd. Het lijkt een belediging 
voor het gezonde verstand om de authenticiteit van deze legende te willen bevestigen. 

Ontstaansgeschiedenis van de Tradities 

Tot slot wordt gesteld dat de verhalen over de aartsvader en over Jozef ofwel door 
Mozes zijn verzonnen, of — zoals de auteur liever denkt — oude Egyptische tradities 
zijn die door Mozes zijn overgenomen. Door deze verhalen te gebruiken, probeert hij de 
heiligheid van de missie van de Hebreeën te laten lijken alsof deze al sinds lang door de 
heer aan hun voorouders was toegekend. 

Kritische Reflectie op de Hebreeuwse Mythen en Tradities 

De Noodzaak van Historische Kritiek 

Het is een legitieme vraag of een vrije, intelligente en historisch onderbouwde kritiek 
niet juist deze grote voorspellingen en het monsterlijke bijgeloof, die de oorsprong van 
de Hebreeuwse natie belasten, moet verwerpen. We hebben immers de Griekse en 
Romeinse mythologieën met minachting afgewezen; waarom zouden we dan respect 
moeten tonen voor de mythologie van de Joden? Moeten de wonderen van Jahweh ons 
meer verbazen dan die van Jupiter? 

Afwezigheid van Superieure Wijsheid 

Er schuilt geen superieure wijsheid in de bloeddorstige, wraakzuchtige godenfiguren die 
bij het minste vergrijp uit zijn op vergelding. Deze rol van trots en hoogmoed is 
bovendien niet uniek in de geschiedenis. Wanneer een volk zichzelf uitroept tot het 
enige volk van God en zijn buren in naam van God confronteert met leugens en 
wreedheden, terwijl het land inneemt dat het slechts voor zichzelf wil houden, toont dit 
geen verheven moraal. 
Hoewel ze gisteren nog slaven waren, bannen ze de slavernij niet uit. Integendeel, het is 
opnieuw in naam van de heilige godheid dat ze de overwonnenen tot slaaf maken. In de 
geschiedenis is er geen volk dat zo consequent is in haar hypocrisie, of dat beter in staat 
was haar doelen te bereiken door alle middelen te heiligen. 

Het Theocratische Systeem en Zijn Erfgoed 

Dit hoeft ons niet te verbazen. Aan het hoofd van de door Mozes opgerichte theocratie 
verschijnt opnieuw de priester, de Leviet, die trouw blijft aan zijn rol: onderwerping 
door moralisatie. Deze erfenis van het Hindoe Brahmanisme zet zich voort, net als in 
Egypte en Perzië, precies zoals in alle vroege beschavingen. Het religieuze idee wordt 
ingezet om de massa te onderwerpen aan de willekeur van de kaste. 



72 

Vergelijking Met Oude Wetgevers 

Na grondig onderzoek blijkt het Hebreeuwse sociale systeem slechts een kopie van dat 
van Manu. Het volstaat niet te bewijzen dat Mozes slechts de erfgenaam was van Manu 
van Egypte; zijn burgerlijke institutie en zelfs zijn Genesis zijn ontleend aan het oude 
India. De resultaten uit onderzoek naar andere oude volkeren tonen aan dat deze 
opvatting geen paradox meer is, maar een logische voortzetting van de grote migratie 
vanaf de Himalaya-plateaus, waarvan de invloed zich over de hele wereld heeft 
verspreid. Zo kan gerustgesteld worden dat de Israëlieten uit Egypte zijn voortgekomen. 
De bevestiging van deze waarheid zal volgen door het werk van de Hebreeën te 
vergelijken met dat van de Indiase wetgever. Nu dit helder is, kan zonder angst gesteld 
worden dat het wereldbegin volgens de Veda’s klopt en dat dit de geschreven traditie is 
van India. De Bijbel heeft deze ontstaansbeschrijving met enkele aanpassingen 
overgenomen. 

Reflectie op Oude Beschavingen 

Het is passend om aandacht te schenken aan de meningen, het onderzoek en de 
motieven van de oude beschavingen die tot deze inzichten hebben geleid. Daarbij is er 
waardering voor het inzicht in de samenleving van Jezus, die doordrenkt is van 
wreedheid en bedrog. 

De Symboliek in Exodus 

In het begin van Exodus wordt beschreven hoe mensen leren op God te vertrouwen, in 
navolging van de koppige houding waarmee de Farao werd verworpen, en hoe de 
oneindige wijsheid van God prijzenswaardig wordt geacht in het omgaan met de prins 
die tegen zijn wil inging. De apostel leert dat de doortocht door de Rode Zee 
geïnterpreteerd moet worden als een doopritueel; het hemelse voedsel als symbool voor 
de heilige communie; de rots waaruit water kwam als beeld van Jezus Christus, die de 
christenen in dit leven verzorgt en hen in vrede volgt tot het ware beloofde land. Het 
Sinaïgebergte wordt voorgesteld als een beeld van het aardse Jeruzalem. De wet als 
leraar kon ware rechtvaardigheid niet onderwijzen, maar leidde wel tot Jezus Christus 
als haar bron. De glorie van Mozes wordt gezien als een voorafbeelding van het 
evangelie; het doek waarmee hij zich bedekte als een verwijzing naar de blindheid van 
de Joden. Het offer wordt voorgesteld als een soort buitenaards heiligdom, het bloed van 
de slachtoffers als een verwijzing naar dat van Jezus. 
Met andere woorden: volgens de moderne priesters was het ter ere van de glorie van 
God dat Egypte werd vernietigd door vloeken, plagen en moorden. 

Overblijfselen van Bijgeloof en Moraal 

Ongetwijfeld waren de heiligdommen van de middeleeuwse offers symbolen van 
bovennatuurlijke krachten; en de overwinnaars en slachtoffers van Bartholomeus 
dienden als voorbeeld voor de hardnekkige Egyptenaren. Wat een vergissingen! Hoe 
blijft alle morele intelligentie behouden? Het is pijnlijk dat we nog steeds verplicht zijn 
om bijgeloof te bespreken en dat vier- tot vijfduizend jaar van ellende de mens nog niet 
tot vrijdenken en religieuze onafhankelijkheid hebben gebracht. 

Oproep tot Vrij Denken 

Laten we moed tonen en deze maskers afrukken, zodat iedereen inziet dat dit slechts het 
resultaat is van menselijke zwakheid en passies. 



73 

 
 
 
 
 
 
 
 

  



74 

Hoofdstuk 4: Mozes en het Model van Egypte en India 

De Invloed van Oude Culturen op de Hebreeuwse Instituten 

Mozes kon niet ontsnappen aan de allesomvattende invloed die de oude wereld 
uitoefende bij het vormgeven van zijn religieuze en politieke instituties. De 
diepgewortelde tradities en gewoonten die in die tijd in de beschavingen van Egypte en 
India heersten, drongen ook door in zijn beleid en keuzes. Toen hij de gemengde 
menigte van verstotenen door de woestijn leidde, werd het volgens de Bijbel 
noodzakelijk om deze groep te disciplineren en van regels te voorzien. Er moest worden 
gezorgd voor structuur en regelmaat, zodat de mensen zich konden aanpassen aan 
herhaalde gebruiken. 

Het Kastensysteem als Fundament 

Het idee van een kastensysteem was zodanig verankerd in hun leven dat het niet 
genegeerd kon worden. Dit systeem vond dan ook zijn weerslag in de nieuwe 
samenleving die Mozes vormgaf. De nieuwe overheid werd in feite een getrouwe kopie 
van het Indiase sociale systeem, waarbij in plaats van vier er nu twaalf kasten waren. De 
eerste kaste was, zoals gebruikelijk, die van de priesters. Zij droegen alle civiele en 
religieuze taken van de natie, waren de bewaarders van het woord van God, hielden 
toezicht op de tempels, hadden het alleenrecht op offers, en fungeerden als enige 
rechters over zonden en misdrijven tegen de samenleving. 

De Hogepriester als Absolute Autoriteit 

Aan het hoofd van deze theocratie stond de hogepriester, een machtige en mysterieuze 
autoriteit die door niemand ter discussie kon worden gesteld. Zijn woord gold als wet, 
zowel op spiritueel als op wereldlijk vlak, en hij was alleen verantwoording schuldig aan 
God. Dit ideaal, waarin alle macht en inspiratie samenkomen in één centrale figuur, is 
een model waar hedendaagse ultramontanen van dromen: een autoriteit die ten 
voordele van de paus gemeenschappen reduceert tot louter corporaties, waarvan elke 
wens en elk idee samenkomt in Rome. 

De Mythe van de Stamafstamming 

Sommigen zouden kunnen beweren dat de indeling van de Hebreeuwse stammen niet 
gebaseerd was op kaste, maar op natuurlijke afstamming van de zonen van Jacob. In 
werkelijkheid was dit afstammingsverhaal niet meer dan een slimme uitvinding van 
Mozes. Hiermee kon hij de door hem ingestelde verdeling presenteren als door God 
gegeven, en op die manier weerstand van het volk voorkomen. Door een beeld van het 
verleden te scheppen, hield hij de herinnering aan het Egyptische despotisme levend, en 
zorgde hij ervoor dat niemand het in zijn hoofd haalde om van stam te wisselen. 

Inwijding en Bevestiging van Autoriteit 

Met een duidelijke strategie omringde Mozes zich met ingewijden die zijn projecten en 
ambities ondersteunden. Zij werden ingewijd door priesters en onder heilige 
bescherming geplaatst, zodat het volk niet in de verleiding zou komen om de legitimiteit 
van hun autoriteit te betwijfelen. Op deze manier wist Mozes zijn gezag te waarborgen 
en de structuur van de samenleving blijvend te verankeren. 
 



75 

Het Kastensysteem en de Superioriteit van de Levieten 

Mozes nam het exclusieve kastenstelsel, vergelijkbaar met dat van Egypte en India, 
bewust over om voor altijd de superioriteit van de Levieten te waarborgen. Deze keuze 
diende ertoe om de Levietische familie te beschermen tegen huwelijken met andere 
stammen, zodat hun positie en invloed behouden bleef binnen de samenleving. Het 
kastensysteem was een instrument om de sociale structuur te handhaven en de Levieten 
als priesterlijke elite boven de rest te plaatsen. 
 
In een periode waarin het principe gold dat de priester ook de leider was, was het voor 
Mozes bijzonder eenvoudig om dit model te kopiëren. Met enkele aanpassingen paste hij 
de situatie van Indiase immigratie en kolonisatie toe, zoals men deze eerde in Egypte en 
heel Azië. Zo ontstond een nieuwe maatschappijstructuur waarin de priesterklasse de 
regering vormde en alle belangrijke functies vervulde. 
 
Voor de legitimatie van deze indeling was geen beroep op een hogere macht of heilige 
missie nodig. Het geloof in de fabels en voorspellingen van de Hebreeuwse wetgever 
maakte het eenvoudig om de onrustige en verschillende groepen onder zijn leiding in 
toom te houden. Onenigheid, ongehoorzaamheid en opstanden kwamen vaak voor, 
waardoor het des te noodzakelijker werd om met een schaduwachtige, wrekende God te 
dreigen. Door het beeld van een almachtige, straffende God te scheppen, kon Mozes zijn 
gezag handhaven en het volk in angst houden. 
 
Het was immers in naam van Jehovah dat drieëntwintig Israëlieten werden afgeslacht 
door de Levieten—de priesters—na de episode met het gouden kalf. Hoe krachtig 
Mozes’ energie ook was, het bloedvergieten dat volgde, had hem mogelijk zijn leven 
kunnen kosten als hij het volk niet in kasten had ingedeeld. Vooral het verheffen van de 
priesters uit zijn eigen stam, die zijn trouwste aanhangers waren, was cruciaal voor het 
voortbestaan van zijn gezag. 
 
Er bestaat nauwelijks een verschil tussen Brahmanisme en Levitisme. Alles wijst erop 
dat het ene uit het andere is voortgekomen. Wie de gebruiken van beide beschavingen 
naast elkaar legt, ziet dat het niet louter een kwestie van gelijkenis in instituties is, maar 
dat er sprake is van een directe verwantschap. 

Mozes en het Idee van de Eenheid van God 

Mozes wordt vaak geëerd als degene die het grote idee van de eenheid van God 
introduceerde, iets wat de naties en zijn tijdgenoten destijds niet volledig erkenden. Dit 
standpunt, hoewel gewijd door tijd en christelijke traditie, verdient nu kritisch 
onderzoek. De christelijke dogma’s hebben dit idee vanzelf overgenomen en met grote 
inzet verspreid, maar het historisch perspectief toont aan dat de situatie genuanceerder 
ligt. 
 
Mozes, die was ingewijd in de sektarische scholing van Egypte en de schittering van het 
Indiase deïsme, had de keuze uit verschillende vormen van aanbidding. In plaats van de 
Hebreeuwen een religie op te leggen die gebaseerd was op bijgeloof en tastbare beelden, 
zoals de Egyptische priesters deden om de lagere kasten te laten wennen, was hij de 
eerste die via het kastenstelsel het mysterie van initiatie op basis van de eenheid van 
God openbaarde. De tradities van schepping, die in India en Egypte exclusief waren voor 



76 

de uitverkoren klassen van Brahmanen en hiërofanten, werden door Mozes toegankelijk 
gemaakt voor zijn volk via de Levietische kaste. 
 

De Complexiteit van Mozes' Godsbeeld en Regeringsmodel 

Mozes onthulde aan het volk het verheven idee van de eenheid van het superieure 
wezen, maar hij waagde het niet om dit concept in zijn zuiverste vorm aan hen te 
presenteren. De mensen, geboren in dienstbaarheid en nog niet losgekomen van hun 
verleden, ontbeerden volgens Mozes de intelligentie om zich af te scheiden van het 
traditionele beeld van God: een almachtige en genadige schepper, vrij van ideeën over 
wraak en strenge kastijding. Mozes durfde het niet aan om Jehovah te tonen als een 
serene, kalme godheid, zoals deze wordt beschreven in de heilige Indiase boeken, die 
uitblinken in majesteit en heiligheid. 
 
Enerzijds kreeg Mozes de kans om bij het stichten van zijn natie te spreken over de 
eenheid van God, en het bijgeloof te beschrijven dat door Manu en Manes als toereikend 
werd beschouwd voor de mens. Anderzijds werd hij echter gedwongen tot een 
pragmatische keuze: hij moest zijn macht en de nieuwe instituties veiligstellen door God 
te presenteren als een wreed wezen, dat angst inboezemt en blinde navolging verlangt. 
De terreur en verschrikkingen die in andere religies aan vele goden en beelden werden 
toegeschreven, liet Mozes voortkomen uit één godheid. Zijn aanbidding was dus noch 
uitgesproken pessimistisch, noch optimistisch vergeleken met andere tradities. 
 
In de Bijbelse verhalen is het immers Jehovah die de slachtingen opdraagt en het offeren 
van stieren in alle naties eist, ter ere van zijn naam en om zo de weg vrij te maken voor 
de slaven uit Egypte. Er ontstond respect voor de angst die diep in de ziel moest zijn 
geworteld, en liefde voor de felle strijd van intolerantie, waardoor Mozes werd gezien 
als meer dan een nieuwe heerser van vuur en zwaard, en Jehovah als een schrikbeeld: 
een instrument om te domineren, ontworpen ten dienste van een sektarische oligarchie. 
Kort samengevat was het bestuur dat Mozes instelde theocratisch, onder de soevereine 
macht van de priesterklasse. De door Mozes opgelegde verdeling van de stammen was 
gebaseerd op het kastenstelsel, bedoeld om stabiliteit te creëren, macht te behouden en 
nieuwe instituties te vestigen. Uit dit alles blijkt dat de Hebreeuwen, noch door hun 
geloof noch door hun sociale positie, een uitzondering vormden op de regel die gold 
voor alle volken uit de oudheid. 
 
Er zijn mensen die beweren dat de Hebreeuwen een unieke moraal bezaten die zij hun 
tijdgenoten ontzegden, maar de context toont aan dat hun situatie en keuzes grotendeels 
overeenkwamen met andere oude beschavingen. 
 

De Tien Geboden en de Morele Ontwikkeling van de Hebreeuwen 

Oorsprong en Universele Geldigheid van de Geboden 

De tien geboden, zoals geopenbaard aan de Hebreeuwen, gebieden respect voor ouders, 
verbieden moord, overspel, diefstal, valse getuigenis en het toe-eigenen van andermans 
bezit. Deze principes zijn echter niet uniek aan het moment van de berg Sinaï; ze zijn 
ouder dan de Hebreeuwse beschaving en zelfs ouder dan de culturen die daaraan 
voorafgingen. Toen Mozes deze geboden aan zijn volk presenteerde, waren deze morele 



77 

richtlijnen al lang bekend bij mensen die eer en eerlijkheid hoog in het vaandel droegen. 
De openbaring van de tien geboden, begeleid door donder en trompetgeschal, kan 
daarom worden gezien als een wrang sarcasme: want wie de Bijbel aandachtig leest, ziet 
dat maar weinig van haar personages niet corrupt waren, dat velen slechte relaties 
hadden met hun buren en weinig respect toonden voor de eigendommen van anderen. 

Gedrag van de Hebreeuwen vóór en na de Exodus 

Voor hun vertrek uit Egypte beroofden de Hebreeuwen de lokale bevolking. Tijdens hun 
tocht door de woestijn zetten ze deze gewelddadige praktijken voort, waarbij ze als 
struikrovers optraden en bij elke nieuwe verovering het geduld van de plaatselijke 
bevolking zo op de proef stelden dat ze uiteindelijk werden gestraft en tot dienaren 
gemaakt. Ondanks de inspanningen van Mozes en zijn opvolgers bleven de paria's 
paria's. Het was onmogelijk om deze voormalige slaven om te vormen tot eerbare 
burgers die gehecht waren aan het land en bereid waren te werken. Ze bleven zwervers, 
zelfs nadat ze zich in Palestina hadden gevestigd, en hun buren sloten zich aaneen om 
hen te bestrijden en hun voortdurende agressie te keren. 

Vergelijking met Andere Samenlevingen 

De samenleving die door Mozes werd gevormd, verschilt duidelijk van het India uit de 
Veda's en de eerste heilige tradities. Als we de tien geboden vergelijken met de 
diepgaande filosofische en morele principes die later door christelijke hervormers weer 
onder de aandacht werden gebracht, rijst de vraag met welk sentiment we moeten 
kijken naar deze eenvoudige regels. Het is duidelijk dat Mozes deze principes kende, ze 
in zijn jeugd bestudeerde, wat blijkt uit zijn publieke verklaring van het superieure 
wezen en uit zijn Genesis. Als hij niet in staat bleek tot morele regeneratie en eerder 
koos voor het Brahmanisme dan het Vedisme, kan dat wellicht worden toegeschreven 
aan de moreel vervallen toestand van de Hebreeuwen in Egypte, wier veranderde 
onafhankelijkheid de wetgever ertoe dwong hen te leiden via bijgeloof en angst voor de 
wraak van de ongenadige God. 

Het Volk versus de Wetgever 

Misschien lag het niet aan Mozes persoonlijk, maar aan het volk, dat de intelligentie 
miste om hem te begrijpen. Het lijkt aannemelijk dat de hervormingen van Mozes een 
andere wending zouden hebben genomen als hij mensen had gehad die minder 
getraumatiseerd waren door hun slavernij, waardoor de God van Genesis, de God van de 
vroege Bijbelse verhalen, niet zou zijn gaan lijken op de jaloerse Jehovah, dorstig naar 
menselijk offer, zoals in Exodus en de andere boeken. 

De Rol van Angst en Macht in Religieuze Structuren 

Door het toenemende gemor en verzet tijdens de woestijnreis voelde Mozes zich 
genoodzaakt om het hogere wezen een dreigender karakter te geven, om de massa te 
kalmeren die niet met rede te bereiken was. De God van de Veda's, met zijn 
onuitputtelijke geduld en vergevingsgezindheid, zou door deze groep slaven zijn 
verstoten; zij hadden een God nodig met een ijzeren hand, die kastijdde en uitroeide, die 
duizenden liet sterven omwille van een vloek, godslastering of aanbidding van het 
gouden kalf. Daarom liet Mozes de Veda's achter zich en richtte hij zich, na Genesis, 
volledig op het Brahmanisme: een systeem gericht op heersen door en voor de priesters. 



78 

Kritiek en Reflectie op Religieuze Ficties 

Deze visie zal voor sommigen vreemd zijn, maar onze kennis van negentien eeuwen 
religiegeschiedenis geeft ons niet de neiging om absolute vrijheid van denken of 
meningsuiting te tonen. We zijn verplicht om sommige religieuze ficties niet te 
bekritiseren, terwijl we andere zonder reden verwerpen, waarbij we onszelf als de ware 
zien en anderen als fout. Dat is de regel van elke gemeenschap, het systeem van alle 
communes. 

De Rol van de Vrijdenker 

Er is begrip voor de vrijdenker die durft te stellen: “Ik ben gekomen om te bewijzen dat 
alle bijgeloof, net als alle despotisme, een gemeenschappelijke bron heeft, en om deze te 
vernietigen zodat uit de lessen van het verleden iets nieuws kan worden opgebouwd. Ik 
ben gekomen om te laten zien dat bepaalde zaken niet te combineren zijn als we zien 
wat ze hebben vernietigd; dit zou iets nieuws betekenen.” Het is duidelijk dat dit 
misschien een synoniem onthult voor degenen wier werk is vernietigd, en dat het niet 
langer is toegestaan om ons van mensen te ontdoen. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

  



79 

Hoofdstuk 5 – Het Hebreeuwse Strafrechtssysteem 

Karakter en Oorsprong van het Strafsysteem 

Het strafsysteem dat onder leiding van Mozes werd ingevoerd, onderscheidde zich 
duidelijk van dat van Egypte of India. De gevonden verschillen geven een scherper beeld 
van de unieke oorsprong die aan de Israëlieten wordt toegeschreven. Dit systeem 
getuigt van een specifieke, eigen ontwikkeling. 

Instrumenten van Macht en Straf 

Net als zijn voorgangers gebruikte Mozes verschillende middelen om orde te handhaven 
en boetedoening af te dwingen: de doodstraf, stokslagen, geldboetes en rituele reiniging 
door middel van offers. Opmerkelijk is dat hij iedere vorm van uitsluiting, gedeeltelijk of 
volledig, van stam of kaste afwees. Deze strafvorm werd door andere samenlevingen, 
zoals Perzië, Griekenland en Rome, wél overgenomen en kreeg later in moderne 
wetgeving zelfs de naam 'civiele dood' (zoals onder de wet van Justinianus). 

Het Uitzonderlijke Karakter van het Judaïsme 

De weigering binnen het Judaïsme om zware criminelen het recht op water en brood te 
ontzeggen—ondanks kennis van oosterse gebruiken—vormt een opvallende 
uitzondering. Dit kan echter niet als vooruitgang of humaniteit worden gezien; 
uitsluiting van kaste zou immers een mildere straf zijn geweest dan het afslachten van 
duizenden Israëlieten die slechts schuldig waren aan omgang met de dochters van Moab. 
De Bijbel toont immers een overvloed aan dieren- en mensenoffers, waarmee het boek 
zelf lijkt te zijn geschreven in bloed. 

Geen Verzachting van Gewoonten 

Er is dan ook geen sprake van verzachting van oude gewoonten. De gedachtegang van 
Mozes was eenvoudig en paste in de omstandigheden van zijn tijd. Wanneer de 
Hebreeuwse gemeenschap bestond uit de outcasts van de Egyptische samenleving, was 
het noodzakelijk dat Mozes geen nieuwe paria’s zou creëren binnen zijn eigen volk. Het 
was immers essentieel dat de nieuwe gemeenschap niet de mogelijkheid kreeg om terug 
te vallen in de ellende waaruit zij net was ontsnapt. 

Voorkomen van Sociale Gevaren 

Mozes besefte dat het instellen van kastenuitsluiting een natie binnen de natie zou 
creëren, wat op termijn tot grote sociale gevaren zou leiden. De Egyptenaren hadden de 
opkomst van de Israëlieten immers met uitroeiing en ontbering tegengehouden. Mozes 
koos er daarom voor om geen vergelijkbare straffen toe te passen die onvermijdelijk 
zouden leiden tot verval en ondergang. In plaats daarvan werd gekozen voor de massale 
executie van criminelen, zodat men zich kon ontdoen van iedereen die Jehovah afwees of 
zich verzette tegen het gezag van Mozes en de priesters. 

De Lex Talionis 

Voor minder ernstige vergrijpen, die geen directe bedreiging vormden voor de 
theocratische staatsstructuur, werd de Lex talionis ingevoerd: het principe van 'oog om 
oog, tand om tand', zoals vastgelegd in Exodus xxi, 24-25. Dit was het eerste optreden 
van de Lex talionis in de oude wereld—iets wat in het theocratische India en Egypte 



80 

nooit werd ingevoerd en waar Manu, Zoroaster en Manes zich met afschuw van 
afkeerden. Het was aan het Judaïsme en Jehovah om deze straf tot geschreven wet te 
verheffen, waarbij Mozes ze als een originele kroon beschouwde op zijn wetgeving. 

Uniciteit en Invloed 

Israël was het enige volk dat deze straf in zijn wet durfde opnemen. Steeds blijkt dat 
wanneer Judea iets overnam uit de beschavingen van India en Egypte, het vaak 
neerkwam op een terugkeer naar de wreedheden en barbaarsheid van de vroegste 
tijden, waarin de nomade slechts het recht van de sterkste kende. 

Het Recht van de Sterkste 

Deze geest laat zich vangen in de woorden van Kaïn tegen Abel: “Laat het land aan mij, of 
ik dood jou.” Deze houding werd door Mozes overgenomen, vertaald in volledige 
onderwerping en gehoorzaamheid aan het woord van God op straffe van de dood. De 
Hebreeën eisten van hun buren rijkdommen, maagden en huizen, met als dreigement 
vernietiging door zwaard en vuur. 

Bloedige Geschiedenis 

Het is onmogelijk om niet enkele voorbeelden te noemen van de vele slachtingen en 
bloedbaden die in naam van Jehovah zijn uitgevoerd, zowel jegens de Israëlieten zelf als 
tegenover volkeren die uitgeroeid moesten worden. Dit dient niet om opzettelijk te 
choqueren, maar als argument tegen hen die de superioriteit van de Indiase geschriften 
betwijfelen en beweren dat deze slechts kopieën zijn van de Bijbel. 

Vergelijking met Andere Tradities 

Het idee van de drieëenheid van God, schepping, de oorspronkelijke zonde en verlossing, 
leidde in India tot een hoogstaande filosofische en morele cultuur. De overname van 
tradities die hun oorsprong niet vonden op Hebreeuwse bodem, kon een volk niet 
verheffen dat slechts vertrouwd was met moord en doodslag. 
 

Reflectie op de Genesis 
De eerste hoofdstukken van de Hebreeuwse Genesis zijn niet op hun plaats in een boek 
dat verder niet meer is dan een lofzang op geweld en vernietiging. Deze hoofdstukken 
horen thuis bij de Veda’s, waar ze hun oorsprong vinden. 

  



81 

Hoofdstuk 6: Een balans opmaak van de Bijbel – Kasteidingen, slachtingen en 
verwoestingen 

Inleiding: Kritische reflectie op de Bijbel 

Terwijl we ons verdiepten in de verhalen rond Mozes, valt het op dat er nauwelijks een 
bladzijde te vinden is in de Bijbel zonder uitingen van verontwaardiging over het 
fanatisme en de wreedheden die erin beschreven staan. Dit boek, waar velen eerbiedig 
voor knielen zonder het te onderzoeken of werkelijk te willen begrijpen, wordt door 
velen gezien als de hoogste wet en het werk van verheven wijsheid. Voor ons echter is 
het niet meer dan een code van agressief bijgeloof. 

Oproep tot bezinning en onafhankelijk oordeel 

Laat ons daarom afstand nemen van deze beledigende en vulgaire bewondering die ons 
dwingt te knielen. In plaats daarvan zouden we in onszelf moeten kijken en vertrouwen 
op de innerlijke stem, het geluid van ons eigen geweten: lees, overweeg en oordeel dan 
zelf. 

Voorbeelden van goddelijke wreedheid en morele vragen 

Wanneer Jehovah de Hebreeuwen wil helpen vluchten, kiest hij als middel het doden van 
de eerstgeborenen van de Egyptenaren – een daad waarbij onschuldigen worden 
omgebracht. Daarnaast beroven de Hebreeën tijdens hun vlucht de Egyptenaren door 
waardevolle gouden voorwerpen en kostbare kledingstukken mee te nemen. 
 
Jehovah commandeert de Hebreeuwen om terug te keren om de farao uit te lokken hen 
te volgen, zodat hij hem kan vernietigen tezamen met zijn leger. Nutteloos en een wrede 
wraak omdat de Hebreeuwen al buiten gevaar waren.  
 
De Israëliërs, strevende van hongersnood, Jehovah stuurt de kwartels en manna, brood 
uit de hemel. Furieus vanwege de aanbidding van het gouden kalf, wilde Jehovah alle 
Israëliërs vernietigen; Mozes komt tussenbeide en smeekt hem om tevreden te zijn met 
drieëntwintigduizend die hij laat afslachten door de priesters. Na deze daad van geweld 
is God weer bereid om de Hebreeuwen te helpen. Slechts onder kannibalen kan ik mij dit 
soort gedrag voorstellen.  

Voorbeelden van Goddelijke Wreedheid en Morele Dilemma’s 

Jehovah waarschuwt de Hebreeuwen dat als zij hem opnieuw zouden provoceren, hij 
hen volledig zou uitroeien. Deze dreiging benadrukt de strenge en onverbiddelijke aard 
waarmee de godheid optreedt tegenover zijn eigen volk. 
Mozes verlangt ernaar het aangezicht van Jehovah te zien, maar krijgt van hem te horen 
dat hij slechts zijn rug mag aanschouwen: “Videdis posteriora mea.” Dit wordt 
gepresenteerd als een vernederende absurditeit, waarmee de afstand en 
ondoorgrondelijkheid van de godheid nog verder wordt benadrukt. 
 
De zonen van Aaron, Nadab en Abihu, worden ter dood gebracht omdat zij offers 
brengen met ‘vreemd vuur’ dat niet voorgeschreven is. Hieruit blijkt hoe absolute 
gehoorzaamheid wordt geëist en overtredingen zonder pardon worden bestraft. 
Zelfs wie een os, schaap of geit doodt die bedoeld was ter ere van de Heer, maar dit niet 
volgens de voorschriften doet, wordt ter dood gebracht. Hetzelfde lot treft degene die 



82 

zijn kinderen laat bidden tot beelden: ook hiervoor geldt de doodstraf. Het onderstreept 
het fanatisme en de intolerantie tegenover afwijkingen van de regels. 

Goddelijke Wreedheid en Morele Dilemma’s: Voorbeelden van Vernietiging 
en Straf 

Op verschillende momenten tijdens de tocht van de Hebreeuwen door de woestijn komt 
het volk in opstand tegen Jehovah. Telkens worden deze opstanden streng en 
meedogenloos bestraft. Zo wordt een opstand bestraft met vuur dat veertienduizend 
zevenhonderd mensen vernietigt. Het volk leert dat tegenspreken van Jehovah ernstige 
gevolgen heeft: wie zich verzet, wordt getroffen door rampen en verwoesting. 
Wanneer de Hebreeuwen opnieuw in conflict komen met Jehovah, stuurt hij een slang 
op hen af, waardoor velen van hen omkomen. Deze straf laat zien dat elke vorm van 
ongehoorzaamheid of twijfel aan God onmiddellijk en genadeloos wordt bestraft. 
 
Het kan ook dat vanwege het voedselprobleem in de woestijn de dictator overging tot 
uitdunning van de groep om nog meer opstand en geweld te voorkomen vanwege de 
honger. 
 
Als wij deze mensen en hun geschiedenis beoordelen: deze geschiedenis laat nergens 
anders een groter bewijs zien van de zwakheid en perversie van de mens.  
 
Sommige mensen zien in deze slachtingen, die kinderen noch vrouwen hebben gespaard, 
behalve de maagden, een bewijs van Gods macht. Wij zien hierin meer een manifestatie 
van de kracht van het kwaad, regeerden met de harde hand over deze barbaren en 
ongedisciplineerde hordes, die Egypte verlatend hun weg hebben gemarkeerd met 
verkrachtingen, plunderingen en slachtingen. 
 
Nee, wij gaan niet naar deze mensen in onze zoektocht van het begin van ons geloof en 
van onze filosofische en religieuze tradities, en het is niet van dit boek, de Bijbel, dat zal 
voortkomen uit een nieuw geloof van moderne naties.  

Analyse van de Motieven achter de Slachtingen en Hun Morele Betekenis 

Het is goed mogelijk dat de aanleiding voor deze gewelddadige handelingen, en met 
name de uitdunning van de groep in de woestijn, gezocht moet worden in het acute 
voedseltekort waarmee de Hebreeuwse gemeenschap werd geconfronteerd. De leider, 
die als een ware dictator optrad, kan uit noodzaak hebben besloten het aantal mensen te 
verminderen om erger oproer en geweld als gevolg van honger te voorkomen. Dit harde 
ingrijpen werd wellicht ingegeven door de bittere realiteit van leven in een 
onherbergzame omgeving, waar middelen schaars waren en het overleven van de groep 
vooropstond. 



83 

 

Hoofdstuk 7 Invloed van Egypte op de Hebreeuwse Samenleving: Het 
Huwelijkssysteem 

Overeenkomsten tussen Hebreeuwse en Indiase Tradities 

De gebruiken en tradities rondom het huwelijk in Judea vertonen opvallende 
gelijkenissen met die van India. Dit wijst erop dat de oude wereld mogelijk is beïnvloed 
door immigranten uit India. De karakteristieke kenmerken van de oude beschavingen — 
zichtbaar in Egypte, Perzië, Griekenland en Rome — komen ook tot uiting in Judea, zelfs 
in de kleinste details van haar sociale organisatie. Het is dan ook niet nodig om selectief 
te zijn bij het benoemen van de vele momenten van contact en treffende 
overeenkomsten; ze versterken juist het idee van eenheid tussen de volkeren van de 
oudheid, een uitgangspunt dat vanaf het begin als axiom is gesteld. 

Het Leviraatshuwelijk: Praktijk en Motieven 

Een sprekend voorbeeld hiervan is het huwelijk van Hebreeuwse en Hindoe weduwen. 
In het Bijbelboek Genesis lezen we dat Juda voor zijn oudste zoon een vrouw had 
uitgezocht, Thamar. Na diens dood droeg Juda zijn tweede zoon Onan op om met 
Thamar te trouwen, zodat er nageslacht zou zijn voor zijn overleden broer. Onan wist 
echter dat het kind niet als het zijne zou gelden, maar als dat van zijn broer, en weigerde 
daarom het nageslacht te verwekken. 
Ook in het boek Ruth komt dit gebruik naar voren. Boaz verklaart dat hij Ruth, de 
Moabitische weduwe van Mahlon, tot vrouw neemt, zodat er in de naam van de 
overledene een erfgenaam wordt opgevoed en diens naam niet verloren gaat binnen de 
familie en gemeenschap. 
In meerdere delen van de Bijbel is deze praktijk wettelijk vastgelegd: het dichtstbijzijnde 
familielid van een overledene dient met de weduwe te trouwen, waarbij hun kinderen 
worden beschouwd als nageslacht van de overledene en daardoor recht hebben op de 
erfenis. 

Vragen bij het Motief Achter het Leviraatshuwelijk 

De herkomst en de gedachte achter deze traditie blijven echter onduidelijk. Ondanks 
uitvoerig onderzoek in de boeken van het Oude Testament wordt hierover geen 
uitsluitsel gegeven. Veel commentatoren stellen dat het huwelijk van Boaz met Ruth 
enkel tot doel had het voortbestaan van Ruths familie mogelijk te maken. 
Deze verklaring is echter onbevredigend. Waarom zou het belang van een overledene zo 
zwaar wegen dat een broer — of bij diens afwezigheid een ander familielid — verplicht 
wordt diens naam voort te zetten? Heeft de broer of het familielid niet eveneens het 
recht op eigen nageslacht? Waarom zou men iemand verplichten tot een huwelijk dat, 
door de familie van de overledene voort te zetten, de eigen familie feitelijk tenietdoet? 
 
Deze gewoonte, waarvan het Judaïsme ons geen verklaring kan geven vindt zijn origine 
in het geloofssysteem van de Hindoes, naar Egypte meegebracht door de immigranten 
en later overgenomen door de Hebreeuwen, waarschijnlijk onwetend van haar doel.  
 
Volgens de Puranische Hindoe concept, moeten de laatste ritten van een vader 
uitgevoerd worden door een zoon, op zijn tombe en hernieuwd uitgevoerd bij de 



84 

herdenking ervan. Deze offerandes verwijderen de laatste vlekken of belemmeringen die 
verhinderen dat de ziel weer opgaat in het Goddelijke bestaan, het einddoel voor de 
rechtschapenen.  
 
Daarom is het dus noodzakelijk dat elke man een zoon heeft die voor hem opent de 
poorten van onsterfelijkheid en verblijf bij Braham; daarom wordt in de Indiase 
gemeenschap veel devotie gegeven aan een broer of kind van mannelijk geslacht; die de 
uitvoering van zo een ritueel niet kunnen weigeren.  
 
Bij de Hindoes krijgt alleen de eerstgeborene zoon van de dode echtgenoot de eer, en 
wordt hij de erfgenaam, en is daarmee verplicht om uit te voeren de gewenste rituelen. 
Alle andere kinderen worden gerekend tot het nageslacht van de broer die de weduwe 
heeft gehuwd, en op deze wijze wordt zijn devotie niet geruïneerd. Als er geen tweede 
zoon wordt geboren, dan staat de wet toe een adoptie die zijn naam zal dragen om de 
uiteindelijke riten uit te voeren.  

Het Leviraatshuwelijk en de Symboliek van Onreinheid in Dieren 

Kritische Beschouwing van het Hebreeuwse en Hindoeïstische Gebruik 

Het Hebreeuwse gebruik en de daarbij behorende gewoonte rondom het 
leviraatshuwelijk mist in wezen betekenis, omdat alle kinderen die uit de weduwe 
geboren worden, rechten verkrijgen ten opzichte van de overledene, zonder rekening te 
houden met de natuurlijke vader van wie zij daadwerkelijk het nageslacht zijn. Hierdoor 
wordt de biologische vader als het ware buitenspel gezet in het erfrecht en de 
familiecontinuïteit. 
 
Het Hindoeïstische gebruik daarentegen wordt als rationeel en logisch beschouwd, 
omdat het de belangen van beide partijen beschermt. Het biedt een religieuze 
onderbouwing voor een handeling die anders moeilijk te begrijpen zou zijn. De Bijbel 
doet geen poging tot een dergelijke verklarende rechtvaardiging, waarschijnlijk omdat 
die ook niet gegeven kon worden. 
 
Hieruit blijkt duidelijk dat het een Hindoeïstische traditie is die, hoewel haar 
oorspronkelijke doel vergeten is, als gebruik is blijven voortbestaan. Onan zou er niet 
over nagedacht hebben om de onvruchtbaarheid van Thamar te verlengen, als de wet 
slechts zijn eerstgeborene aan zijn broer had toegewezen. 

Verboden Dieren en Regels van Onreinheid 

Bepaalde dieren worden in de Bijbel als onrein beschouwd en zijn daarom verboden om 
te eten. Mozes verbood alle brullende dieren waarvan de hoef niet gespleten is, zoals het 
varken. Dit dier wordt als onrein gezien, ondanks dat het wel twee gespleten hoeven 
heeft, omdat het niet herkauwt. 
 
Wat vissen betreft, zijn alleen die met schubben en vinnen toegestaan; alle andere vissen 
zijn verboden. 
 
Onder de vogels zijn specifiek de arend, grijpvogel, valk, wow, aasgier en soortgelijke 
roofvogels verboden. Ook de kraai en verwante soorten, de uil, ibis, aalscholver, zwaan, 



85 

buizerd, porphyrion, haron, ooievaar, lapwing (een koet-achtige watervogel), vleermuis 
en alle andere vogels die zowel kunnen vliegen als kruipen, vallen hieronder. 
Van de landdieren zijn verboden: de wezel, muis, krokodil en soortgelijke dieren, 
evenals de muskusrat, kameleon, hagedis en mol. 
 
Mensen die dergelijke dieren eten worden als onrein beschouwd, net als het dier zelf. 
Wie deze dieren aanraakt nadat ze gestorven zijn, wordt tot de avond als onrein 
beschouwd. Ook de voorwerpen of vaartuigen waarin deze dieren vervoerd zijn, worden 
als onrein bestempeld en dienen vernietigd te worden. 

Verboden Voedingsmiddelen en Reinigingsvoorschriften volgens Manu en de 
Brahmanen 

Volgens de voorschriften van Manu en de Brahmanen geldt er een streng verbod op het 
eten van bepaalde dieren. De tweemaal geborene – dat wil zeggen, leden van de hogere 
kasten – mag geen viervoetige dieren eten, behalve de soorten die expliciet door de 
geschriften zijn toegestaan. Het huiselijke varken bijvoorbeeld, hoewel niet eenhoevig, 
wordt als onrein beschouwd en is daarom verboden om te eten. 
 
Wat vogels betreft, zijn alle roofvogels zonder uitzondering verboden. Dit betreft onder 
andere de aasgier, de arend en de buizerd, evenals alle vogels die hun voedsel met hun 
klauwen grijpen en met hun snavel het vlees verscheuren. Zij worden als onrein gezien 
en mogen daarom niet gegeten worden. Opvallend is echter dat er een uitzondering 
wordt gemaakt voor de mus, omdat deze vogel schadelijke insecten bestrijdt en zo de 
oogst beschermt. 
 
Verder omvatten de verboden vogels de kraanvogel, de papegaai, de zwaan, de specht en 
alle andere soorten die hun prooi met de tong pakken. Ook onder de vissen geldt een 
verbod: alle vissen die geen vinnen en schubben hebben, mogen niet gegeten worden. 
Ten slotte zijn alle kruipende dieren, evenals dieren die holen graven met hun klauwen, 
verboden en worden zij als bijzonder onrein beschouwd. 

Reinigingsregels na Contact met Onreinheid 

Iedereen die in contact is gekomen met dode dieren wordt als onrein beschouwd. De 
duur van deze onreinheid kan verschillen: soms duurt deze periode tien dagen en tien 
nachten, in andere gevallen vier dagen of slechts één dag. De lengte van de onreinheid 
hangt af van de reputatie, deugd en wijsheid van de betreffende persoon. 
Gebruik voorwerpen van koper, zilver of goud die in aanraking zijn gekomen met onrein 
materiaal moeten worden gereinigd volgens de voorgeschreven rituelen. Een aarden 
bord of ander aardewerk voorwerp dat is besmet, moet daarentegen worden gebroken 
en diep worden begraven, omdat dergelijke materialen niet gereinigd kunnen worden. 

Overeenkomsten tussen Oosterse Wetgevingen 

De opmerkelijke overeenkomsten in deze regelgeving roepen de vraag op of deze 
verboden en reinheidsvoorschriften gemeengoed waren onder alle Oosterse volkeren. 
Wat echter duidelijk naar voren komt, is dat India het voortouw heeft genomen en de 
weg heeft gewezen op het gebied van dergelijke tradities. 
Er bestaat een mogelijkheid om deze visie te weerleggen, namelijk door de oudheid van 
India te ontkennen. Sommige fervente voorstanders van een andere visie zullen wellicht 



86 

zelfs proberen te bewijzen dat het Sanskriet afkomstig is van het Hebreeuws of dat de 
Hebreeuwse taal de oorsprong is van het Sanskriet. Een dergelijke gedachtegang wordt 
door de auteur echter als absurd en zelfs lachwekkend beschouwd. 

Rituelen en Proeven bij Verdacht van Ontrouw 

Bijbelse Proef: Het Jaloezie-offer in Numeri 

In het Bijbelboek Numeri wordt nauwkeurig beschreven wat er gebeurt als een 
echtgenoot zijn vrouw van ontrouw verdenkt. Hij brengt haar naar de priester, die haar 
presenteert en een offer brengt bestaande uit een tiende deel van een deel gerstemeel. 
Opvallend is dat het offer geen geurige olie of wierook bevat, omdat het hier gaat om een 
offer van jaloezie – een offer bedoeld om overspel aan het licht te brengen. 
De priester neemt vervolgens water in een aarden pot en voegt daar een beetje aarde 
van de vloer van het altaar aan toe. Tegen de vrouw spreekt hij: “Als geen andere man 
jou heeft benaderd, zal dit bittere, met een vloek beladen water jou geen kwaad doen. 
Maar als je ontrouw bent geweest, dan zal je buik opzwellen en barsten, en je dijen 
zullen verrotten.” Daarna krijgt de vrouw het drankje te drinken, waarmee de waarheid 
zal blijken. 

Indiase Proef: Gautama-Dharmasoetra 

Een vergelijkbaar ritueel vinden we in de Gautama-Dharmasoetra. Als een vrouw ervan 
werd verdacht een ander dan haar echtgenoot te hebben omarmd, werd zij naar de 
poorten van de tempel gebracht om door de priester beoordeeld te worden. De priester 
bereidde een mengsel van rozemarijn en aarde, afkomstig van onder de voet van een 
onrein dier, gemengd met water dat werd aangereikt door een paria. Dit mengsel moest 
door de vrouw worden gedronken. 
 
De priester sprak: “Als uw schoot geen vreemd zaad heeft ontvangen, zal dit drankje 
voor u zoet zijn. Maar als u hebt gezondigd, zult u sterven en wedergeboren worden als 
een jakhals. Intussen zal uw lichaam opzwellen en van verrotting uiteenvallen.” 
Dergelijke religieuze rituelen zijn niet gebaseerd op recente wettelijke toestemming, 
maar behoren tot oude tradities. 

Rituelen en Proeven bij Verdacht van Ontrouw 

In het Bijbelboek Numeri wordt beschreven hoe een echtgenoot zijn vrouw, wanneer hij 
haar verdenkt van ontrouw, voor de priester brengt. De vrouw wordt gepresenteerd aan 
de priester, die een offer brengt bestaande uit een tiende deel van een deel gerstemeel. 
Opvallend hierbij is dat er geen geurige olie of wierook aan het offer wordt toegevoegd, 
aangezien het hier gaat om een zogenaamde 'jaloezie-offerande', bedoeld om overspel te 
ontdekken. Vervolgens neemt de priester water in een aarden pot en doet daar een 
beetje aarde van de vloer van het altaar bij. Tegen de vrouw spreekt hij uit: “Als geen 
andere man jou heeft benaderd, zal dit bittere en met een vloek beladen water jou geen 
kwaad doen. Maar als je ontrouw bent geweest, dan zal je buik opzwellen en barsten, en 
je dijen zullen verrotten.” Daarna laat hij haar het drankje drinken. 
 
Een vergelijkbaar gebruik vinden we in de Gautama-Dharmasoetra. Als een vrouw ervan 
werd verdacht een ander dan haar echtgenoot te hebben omarmd, werd zij naar de 
poorten van de tempel gebracht om daar door de priester beoordeeld te worden. De 
priester bereidde een mengsel van rozemarijn en aarde, afkomstig van onder de voet 



87 

van een onrein dier, en vermengde dit met water dat werd aangereikt door een paria. De 
vrouw moest dit mengsel drinken, waarbij de priester zei: “Als uw schoot geen vreemd 
zaad heeft ontvangen, zal dit drankje voor u zoet zijn. Maar als u hebt gezondigd, zult u 
sterven en wedergeboren worden als een jakhals. Intussen zal uw lichaam opzwellen en 
van verrotting uiteenvallen.” Voor deze religieuze rituelen erkent de wet geen recente 
toestemming of legitimatie. 

Onreinheid door Contact met de Dood in Bijbelse en Indiase Tradities 

Bijbelse Voorschriften: Numeri 

Volgens het Bijbelboek Numeri geldt dat wanneer iemand het lichaam van een 
overledene aanraakt, deze persoon voor zeven dagen als onrein wordt beschouwd. Om 
weer rein te worden, moet men zich onderwerpen aan een reinigingsritueel, waaronder 
besprenkeling met water en het doen van boetedoening. Niet alleen de persoon zelf, 
maar ook iedereen die de tent waarin de overledene ligt betreedt, evenals alle huisraad 
binnen die tent, worden voor zeven dagen als onrein gezien. Bovendien maakt de 
onreine persoon alles wat hij aanraakt eveneens onrein. 

Indiase Voorschriften: Manu 

Ook in de Indiase traditie, zoals beschreven door Manu in hoofdstuk 5, bestaat het idee 
van onreinheid door aanraking van een dode. Hier duurt deze onreinheid zelfs tien 
dagen. Wanneer een man overlijdt, wordt al zijn huisraad onrein verklaard. Bekers en 
houders van metaal worden gereinigd met vuur, terwijl bekers en houders van 
aardewerk gebroken of begraven dienen te worden. De reiniging van personen vindt 
plaats door wassen met gezuiverd water. 

Filosofische Uitbreiding door Manu 

Manu beschrijft niet alleen de fysieke reiniging, maar legt ook een nadruk op een 
bredere, meer filosofische opvatting van zuiverheid. Volgens hem is van alle vormen van 
reinheid die bij het vergaren van rijkdommen het beste; wie zijn integriteit bewaart bij 
het rijk worden, is werkelijk puur. Zuiverheid wordt niet enkel bereikt door het gebruik 
van aarde en water. 
Manu stelt verder dat wijze mensen vergiffenis zoeken voor hun daden door middel van 
donaties en gebed. Geleerden reinigen zichzelf door studie van de heilige geschriften. 
Het lichaam wordt gereinigd met water, de geest door waarheid, en de ziel door juiste 
geschriften en goede werken. Kennis zuivert het intellect (buddhi). 

Overeenkomst en Verschil tussen Bijbel en Manu 

Het idee dat onreinheid door aanraking van een dode zich ook uitstrekt tot levenloze 
voorwerpen, wordt gezien als een Indiase erfenis. Mozes heeft deze praktijk vrijwel 
letterlijk overgenomen, maar was bij het hergebruiken van deze gebruiken voorzichtig 
om niet de diepere, ruimere gedachten over te nemen die bij Manu te vinden zijn. 
Wanneer hij zijn rol als dienaar van het sektarisme even vergeet, laat hij echter de 
sublieme geest van de oude en onovertroffen Veda’s doorschemeren. 

Kritische Reflectie op de Bijbel 

In dit opzicht wordt gesteld dat de Bijbel niet het niveau van de Indiase geschriften zal 
overstijgen. De Bijbel wordt gezien als een bleke weerspiegeling van de antieke 



88 

beschaving die de oude wereld heeft geïnspireerd. In plaats van te vernieuwen, lijkt de 
Bijbel slechts die bijgeloven te hebben overgenomen waarmee het brahmaanse 
sektarisme het leven van de mensen beheerste, en zo vergeten te laten hoe zij werden 
onderdrukt. 

Offers en Ceremoniën in Leviticus en de Vedische Traditie 

De offers en ceremoniën zoals beschreven in Leviticus, het derde boek van de 
Hebreeuwse Bijbel, vertonen duidelijke overeenkomsten met de rituelen uit de Indiase 
Vedische traditie. Volgens de overlevering zijn de rituelen die door Mozes zijn 
voorgeschreven tot in detail overgenomen uit India. 

Gomedha en de Betekenis van het Offer 

Een voorbeeld hiervan is het Gomedha-ritueel, een van de Srauta Yajnas in de Vedische 
traditie. Dit ritueel diende oorspronkelijk om het land gereed te maken voor landbouw. 
In de loop van de tijd is de interpretatie van Gomedha veranderd. In de Veda betekent 
het woord “Go” aarde of planeten, terwijl het in het pre-Vedische Sanskriet ook “koe” 
kan betekenen. Door deze verwarring werd de oorspronkelijke betekenis van het 
Vedische Gomedha-ritueel verkeerd overgenomen door Indiase migranten naar Egypte 
en Israël, waar het uiteindelijk werd opgevat als een letterlijk “koeienoffer”. 

Offers in Leviticus en de Vedische Praktijk 

Leviticus beveelt eveneens de verbranding van het vlees van een os op het altaar aan. 
Daarnaast schrijft het boek het offeren van schapen en geiten voor, op vergelijkbare 
wijze als in de Indiase traditie. 
In de Hindoeïstische offerpraktijk worden fruit, bloem, rijst, olie, ghee en verschillende 
oliën geofferd. De Hebreeuwse offers bevatten bloem, brood, olie en de eerste vruchten 
van alle granen. Bij beide volkeren speelt zout een rol in de offers, en wordt de offerande 
na afloop verdeeld onder de priesters. 

Het Heilige Vuur en de Verdelende Functie 

In het Vedische altaar blijft een voortdurende vlam, de Garhapatya Agni, permanent 
branden. Een vergelijkbare traditie is zichtbaar in het Joodse sacramentshuis: de 
Tabernakel, ook wel de tent der samenkomst genoemd, waar eveneens een heilig vuur 
brandt. 

Reiniging en Herstel van Religieuze Orde 

Zowel in India als in Judea worden onreinheden en aanvallen op de religie gereinigd of 
hersteld door middel van Yajna’s en ceremoniën van reiniging. Deze rituelen zorgen 
voor het behoud van de religieuze orde en zuiverheid binnen de gemeenschap. 

Oorsprong en Respect voor de Os 

De grote eer die de stier of os ontvangt in Egypte, waar het dier als heilig wordt 
beschouwd, vindt zijn weerklank in Judea. Dit respect wordt gezien als een overname 
van Indiase tradities. In de Bijbel zijn tal van passages te vinden die dit respect voor de 
os benadrukken, zoals: 

• “Je moet de os niet tegenhouden die eet van de maïs, hij mag ervan eten.” 
• “Je mag niet ploegen met een os en ezel aan hetzelfde juk.” 



89 

Deze tekenen van respect zijn overblijfselen van oude tradities die via Egypte uit India 
zijn overgenomen. Mozes kon zich, ondanks zijn pogingen, niet volledig losmaken van 
deze diepgewortelde gebruiken. 

Reinigingsrituelen na Geboorte in de Hindoeïstische en Hebreeuwse Traditie 

De reiniging van de vrouw na de geboorte van een kind neemt binnen zowel de 
hindoeïstische als de Hebreeuwse religieuze tradities een duidelijke plaats in. In het 
boek Leviticus wordt omschreven dat een vrouw na de geboorte van een zoon zeven 
dagen als onrein wordt beschouwd, overeenkomstig de periode van haar menstruatie. 
Bij de geboorte van een dochter is deze periode veertien dagen, waarna de 
reinigingsfase zestig dagen duurt. 
 
Na het voltooien van deze reinigingsdagen, ongeacht of het kind een jongen of een 
meisje is, dient de vrouw volgens de voorschriften een offer te brengen naar de 
Tabernakel. Dit offer bestaat uit een eenjarig lam of een jonge duif of tortelduif, die aan 
de priester wordt gegeven ter boetedoening. 
 
In de Indiase traditie, zoals vastgelegd in de wetten van Manu, wordt eveneens de 
nadruk gelegd op de onreinheid van de moeder na de geboorte. Hier wordt gesteld dat 
de moeder onrein is voor evenveel dagen als het aantal maanden dat haar zwangerschap 
heeft geduurd, waarna reiniging volgt na haar natuurlijke cycli. Volgens het commentaar 
van Kulluka Bhatta was het vroeger gebruikelijk dat de vrouw, na rituele wassingen, een 
jong lam zonder hoorns samen met honing, rijst en ghee offerde als afsluiting van haar 
reinigingsceremonie. Tegenwoordig offert zij echter rijst en zes koppen geklaarde boter 
aan de priester na de rituele wassingen. 

Bezit en Offergaven aan de Brahmanen 

De Brahmanen hebben volgens de wetten van Manu een duidelijke taak: zij dienen deel 
te nemen aan Yajna’s en de heilige geschriften te onderwijzen. Het verwerven van grond, 
het hoeden van vee of het binnenhalen van de oogst behoort niet tot hun taken – deze 
zijn voorbehouden aan de Vaishya’s. De Brahmaan mag geen bezittingen nastreven, 
behalve hetgeen nodig is voor de vervulling van zijn religieuze plichten. 
 
De heilige Brghou benadrukt het belang van het schenken van de eerste vruchten aan de 
Brahmaan: de eerste oogst van rijst, het eerstgeboren kalf, het eerste kind, het eerste 
lam, de eerste vruchten van de cacaoboom, de eerste olie uit de pers, en zelfs het eerste 
geweven stukje stof behoren aan hem toe. Op deze manier wordt het principe bevestigd 
dat alles wat men bezit, uiteindelijk toebehoort aan de goddelijke orde. Wie wil dat zijn 
bezittingen behouden blijven en dat de aarde overvloed schenkt, dient te erkennen dat 
alles in wezen aan de Heer toekomt. 

Identieke Hebreeuwse Verordeningen en Overeenkomsten met de Indiase 
Traditie 

Binnen de Hebreeuwse traditie zien we duidelijke verordeningen, uitgesproken door 
Jehovah via Mozes en Aaron, met betrekking tot de bezittingen die aan de priesters van 
de stam Levi toekomen. Jehovah verklaart dat het beste van het graan, de wijn en de olie, 
die als eerstelingen aan de Heer worden geofferd, specifiek aan de priesters worden 
gegeven. 



90 

 
Daarnaast wordt bepaald dat alle eerstelingen van de vruchten van het land, die aan de 
Heer zijn geofferd, bewaard zullen worden voor het gebruik van de priesterlijke familie. 
De reinen binnen het huishouden van de priester mogen hiervan eten. Ook behoort alle 
eerstgeborenen, zowel van mens als van dier, die aan de Heer zijn geofferd, toe aan de 
priesters. In het geval van de eerstgeboren kinderen ontvangen de priesters een losprijs 
bij de geboorte, terwijl een dergelijke losprijs niet wordt geaccepteerd voor onreine 
dieren. 
 
Voor bepaalde dieren, zoals de eerstgeboren os, geit en schaap, geldt bovendien dat deze 
niet mogen worden vrijgekocht, omdat zij, bij wijze van offer, uitdrukkelijk aan de Heer 
zijn toebedeeld. 
 
Het enige verschil tussen de Indiase en de Hebreeuwse gewoonte is dat volgens de 
Hebreeuwse wetten de eerstgeborene van de mens en van onreine dieren niet aan de 
Brahman (priester) mag worden geofferd. Deze nuance markeert een subtiel 
onderscheid in rituele praktijk. 
 
De gelijkenis tussen de Indiase en Hebreeuwse gebruiken is opvallend. De invloed van 
India is duidelijk zichtbaar, zowel in de details als in de toepassing van de grote 
principes die uit haar sociale oudheid voortkomen. Verdere toelichting is eigenlijk 
nauwelijks nodig, gezien de tastbare overeenkomsten tussen deze religieuze systemen. 

De Onreinheden volgens Leviticus en de Weg naar Purificatie 

In het vijftiende hoofdstuk van Leviticus worden de wetten van reinheid en onreinheid 
beschreven, specifiek gericht op onwillekeurige vervuiling bij zowel mannen als 
vrouwen. Wat opvalt bij het lezen van deze bepalingen is hoezeer zij overeenkomen met 
de heilige Indiase wetten op ditzelfde gebied. De parallellen zijn dusdanig dat het haast 
lijkt alsof de Hebreeuwse voorschriften een directe weerspiegeling zijn van de Indiase 
tradities. 

Onreinheid van de man 

De tekst richt zich allereerst op de man die door zaadlozing onrein wordt verklaard: 
"Zeg tegen de kinderen van Israël, de man bezoedelt met zaadlozing is onrein." 
Kenmerkend hierbij is dat zijn onreinheid wordt herkend aan een blijvende, sterke geur 
die aan zijn huid blijft hangen. Alles waar deze man mee in aanraking komt, zoals het 
bed waarin hij slaapt of de zetel waarop hij zit, wordt eveneens als onrein beschouwd. 
Raakt de man zijn eigen bed aan, dan is hij verplicht zijn kleding te wassen en blijft hij 
tot de avond onrein. Hetzelfde geldt voor iedereen die hem aanraakt. Indien de onreine 
man spuugt op iemand die rein is, blijft ook deze persoon tot de avond onrein. 
 
Objecten zoals zadels of alles wat zich onder de aangetaste persoon bevindt, worden 
eveneens tot de avond onrein verklaard. Wie deze objecten verplaatst, moet zijn kleding 
wassen en blijft onrein tot de avond. Komt hij vervolgens in contact met een ander 
voordat hij zich heeft gewassen, dan dient ook die persoon zich te wassen en blijft 
onrein tot de avond. 
 
Alle huisraad die door zo’n man is aangeraakt en van aarde is gemaakt, moet worden 
stukgemaakt; als het van hout is, moet het worden gewassen met water. 



91 

Wanneer de aangetaste man genezen is, telt hij zeven dagen, waarna hij zichzelf en zijn 
kleding met water wast. Daarna wordt hij als rein beschouwd. Op de achtste dag brengt 
hij twee tortelduifjes of twee jonge duiven naar de ingang van de Tabernakel om te 
offeren. De priester brengt dan een zondoffer en een brandoffer, en bidt tot de Heer om 
de man van zijn onreinheid te ontheffen. 
Ook wordt beschreven dat wanneer een man gemeenschap heeft gehad ("de man die is 
gegaan in een vrouwe"), hij zijn hele lichaam moet wassen en tot de avond onrein blijft. 
Voor de vrouw geldt in dit geval dezelfde regel: zij moet zich wassen en blijft eveneens 
tot de avond onrein. 

Onreinheid van de vrouw volgens de wet van Leviticus 

De regels over de onreinheid van de vrouw zijn helder omschreven in de wetten van 
Leviticus. Wanneer een vrouw haar menstruatieperiode doormaakt, wordt zij voor een 
periode van zeven dagen afgezonderd van haar omgeving. Gedurende deze periode geldt 
dat iedereen die haar aanraakt, tot de avond als onrein wordt beschouwd. Ook alles 
waarop zij slaapt of zit tijdens deze dagen van afzondering, wordt als vervuild 
aangemerkt. 
 
Als een man gemeenschap heeft met een vrouw tijdens haar menstruatie, blijft hij 
eveneens voor zeven dagen onrein. Daarnaast worden alle bedden waarin hij gedurende 
deze periode slaapt, als onrein bestempeld. Mocht de vrouw te maken hebben met 
onregelmatige menstruatie of een verlengde periode van bloeding, dan blijft zij als 
onrein gelden voor iedere maand waarin deze toestand voortduurt. 
Tijdens deze verlengde periode van onreinheid worden alle objecten waarop zij slaapt of 
zit, eveneens onrein, en geldt voor eenieder die deze objecten aanraakt dat hij zijn 
kleding en lichaam moet wassen. Ook deze persoon blijft tot de avond onrein. 
 
Na het beëindigen van haar menstruatieperiode en zodra de gevolgen ervan zijn 
verdwenen, dient de vrouw nog zeven dagen te wachten alvorens zij zichzelf mag 
reinigen. Op de achtste dag wordt van haar verwacht dat zij zich bij de priester aanbiedt, 
waarbij zij twee tortelduifjes en twee jonge duiven meebrengt naar de poort van de 
Tabernakel. De priester brengt vervolgens een zondoffer en een brandoffer en bidt tot 
de Heer om purificatie. 
 
Het is aan de kinderen van Israël om deze wetten in acht te nemen. Zij moeten zich verre 
houden van alle zaken die onreinheid met zich meebrengen, zodat zij niet worden 
besmet en de Tabernakel in hun midden niet onrein maken.  
 
Deze voorschriften gelden niet alleen voor situaties waarin iemand in aanraking komt 
met sperma of zichzelf onrein maakt door gemeenschap met een vrouw, maar ook voor 
vrouwen die gedurende hun maandelijkse periode of bij onregelmatige of verlengde 
menstruaties zijn afgezonderd, en voor mannen die hen in deze periode benaderen. 
 

Vedische Onreinheden en Purificaties volgens Ramatsariar (Srimat 
Sayanacharya) 

De Veda’s, de heilige geschriften van het oude India, stellen dat spirituele bezoedeling 
hersteld kan worden door gebed en goede werken. Persoonlijke vervuiling dient volgens 



92 

deze teksten gereinigd te worden door verrassing, waarmee een plotselinge 
bewustwording of overgang naar zuiverheid wordt bedoeld. 
Ramatsariar, ook bekend als Srimat Sayanacharya, wordt beschouwd als een heilige van 
uitzonderlijke kwaliteit. Hij geniet groot respect onder antieke Indiase theologen uit 
Zuid-India en geldt als erkende autoriteit op het gebied van ceremoniën en religieuze 
offers. Zijn inzichten over onreinheid en purificatie worden breed gewaardeerd en vaak 
aangehaald bij rituele voorschriften. 
 
Volgens Ramatsariar zijn zowel mannen als vrouwen onderworpen aan het verbod om 
deel te nemen aan familiebijeenkomsten en tempelceremoniën zolang zij als onrein 
gelden. Deze onreinheid duurt voort tot het moment waarop zij zich hebben gereinigd 
door wassing en het gebruik van het heilige water van de Ganges. Pas daarna mogen zij 
weer deelnemen aan sociale en religieuze rituelen, waarmee de zuiverheid en harmonie 
binnen de gemeenschap wordt gewaarborgd. 

Onreinheid van de man 

Wanneer een man een ziekte oploopt ten gevolge van omgang of misbruik met een 
vrouw, wordt hij als onrein beschouwd voor de gehele duur van deze ziekte. Ook na zijn 
herstel blijft deze periode van onreinheid voortduren, namelijk tien dagen en nachten na 
genezing. 
 
In deze periode geldt niet alleen zijn lichamelijke toestand als onrein, maar ook zijn 
adem, lichaamsafscheidingen en zweet worden als onzuiver gezien. Dit benadrukt de 
algehele staat van onreinheid waarin de man verkeert. 
 
De sociale gevolgen van deze onreinheid zijn verstrekkend. De man mag gedurende deze 
tijd niet samen eten met zijn vrouw, zijn kinderen, andere leden van zijn kaste of familie, 
noch met andere relaties. Zijn voedsel wordt als onrein bestempeld en iedereen die met 
hem eet, wordt eveneens voor drie dagen als onrein beschouwd. 
 
Zijn kleding raakt eveneens vervuild door deze toestand. Deze dient gereinigd te worden 
met het water van purificatie. Bovendien is ieder die hem aanraakt, eveneens drie dagen 
onrein. Zelfs het spreken met deze man heeft consequenties: wie tot hem spreekt vanaf 
de lijzijde wordt als onrein beschouwd, maar kan zichzelf reinigen door zich bij 
zonsondergang te wassen. 

Vormen van Onreinheid en Hun Gevolgen 

De onreinheid die voortkomt uit ziekte of onzuivere handelingen heeft verstrekkende 
gevolgen, niet alleen voor de persoon zelf, maar ook voor zijn directe omgeving en 
bezittingen. Een duidelijk voorbeeld hiervan is het bed van de man: de matras waarop 
hij heeft geslapen tijdens zijn periode van onreinheid wordt als volledig onrein 
beschouwd en dient te worden verbrand. Ook het bed zelf raakt vervuild en moet 
grondig gereinigd worden met water van purificatie om weer bruikbaar te zijn. 
Niet alleen textiel en meubilair, maar ook het aardewerk in huis wordt aangetast. Al het 
aarden huisraad dat door de onreine man is gebruikt, wordt als zodanig beschouwd en 
moet worden gebroken en vervolgens begraven, zodat het niet verder tot besmetting 
kan leiden. 
 



93 

De sociale impact van deze staat van onreinheid strekt zich ook uit tot anderen. 
Wanneer een vrouw weet heeft van de onreine conditie van de man en desondanks met 
hem omgaat, blijft ook zij gedurende tien dagen en nachten onrein. Na deze periode 
dient zij een offer te brengen, nadat zij zich heeft teruggetrokken in de kamer die 
speciaal bestemd is voor mensen met een dergelijke schaamtevolle onreinheid. 
De man die in deze periode van onreinheid verkeert, mag geen rituele handelingen 
verrichten voor overleden ouders, zoals het uitvoeren van de laatste ritten. Doet hij dit 
toch, dan wordt het offer als onrein beschouwd en zal het verworpen worden door de 
heer. 
 
Zelfs de dieren waarmee de onreine man in aanraking is geweest tijdens bijvoorbeeld 
een pelgrimstocht—zoals het paard, de kameel of de olifant waarop hij heeft gereden—
worden als onrein gezien. Deze dieren moeten gewassen worden met water waarin een 
beetje kousa is opgelost, om hun reinheid te herstellen. 
 
Als de man in staat van onreinheid een pelgrimstocht naar de heilige rivier de Ganges 
onderneemt, wordt zijn fout niet vergeven, daar hij deze reis heeft gemaakt terwijl hij 
onrein was. Zelfs het water dat hij uit de Ganges meeneemt, mag niet gebruikt worden 
voor reiniging, omdat het door zijn aanraking eveneens als onrein geldt. 
Tot slot zijn er ook sociale en rituele sancties: mocht de onreine man in deze toestand 
een lid van zijn eigen kaste slaan, dan dient hij een dubbele boete te betalen. De geslagen 
persoon wordt dan zelf ook als onrein beschouwd tot aan zonsondergang, waarna hij 
door wassing zijn zuiverheid kan herstellen. 
 
Na genezing, zal hij zich wassen in het water van schaamtevolle vervuiling; hij zal dan 
zijn wassing uitvoeren in de wateren van purificatie en daarna de hele dag besteden om 
te bidden, waarvoor hij tot dan gediskwalificeerd was. 
 
Hij zal een overvloedig offer moeten brengen voor de religieuze.  
Hij zal zich daarna begeven naar de ingang van de tempel en zal daar offeren rijst, 
honing, en ghee samen met een jong lam waarvan de wol nog niet is geschoren. Als hij 
een lam niet kan betalen, zal hij offeren een paar witte duiven, die nog geen nest hebben 
gebouwd of de liederen van liefde hebben gezongen. 
 
Daarna is hij weer rein en mag hij weer genieten met zijn vrouw en kinderen. 

De Onreinheid van de Vrouw volgens Manu 

De periode van vrouwelijke onreinheid wordt door Manu nauwkeurig omschreven. 
Volgens hem beslaat deze cyclus zestien volledige dagen. Van deze zestien dagen zijn er 
vier in het bijzonder verboden door hen die als voorbeeldig worden beschouwd; deze 
vier dagen vallen binnen wat wordt aangeduid als het natuurlijke seizoen van de vrouw. 
Gedurende deze vier dagen is het de echtgenoot niet toegestaan haar met liefde te 
benaderen. Naast deze vier dagen zijn ook de elfde en de dertiende dag aangewezen als 
dagen van onthouding. De tien overige dagen binnen deze periode zijn toegestaan voor 
omgang tussen echtgenoten. 
De Veda’s onderstrepen het belang van respect voor de vrouw tijdens deze bijzondere 
periode. De echtgenoot dient zijn vrouw met eerbied te behandelen gedurende haar 
natuurlijke cyclus, op dezelfde manier als men de bloemen van de banaan respecteert, 
die immers symbool staan voor vruchtbaarheid en oogst. 



94 

In de praktijk betekent dit dat de eerste vier dagen van de cyclus strikt als onrein 
worden beschouwd door hen die zich aan deze voorschriften houden. Tijdens deze vier 
dagen wordt van de vrouw verwacht dat zij zich in haar huis terugtrekt en zich 
afzondert van haar echtgenoot, kinderen en bedienden. Zij dient als het ware verborgen 
te blijven gedurende deze tijd. 
De onreinheid manifesteert zich, volgens de tekst, in haar ademhaling, haar 
afscheidingen en haar zweet. Deze worden allen als onrein beschouwd gedurende de 
periode van afzondering. 

Praktische Voorschriften tijdens de Periode van Onreinheid 

Gedurende de eerste vier dagen van haar cyclus wordt de vrouw volgens Manu als strikt 
onrein beschouwd. Deze periode gaat gepaard met tal van beperkingen en voorschriften 
die haar dagelijkse leven sterk beïnvloeden. 

Beperkingen ten aanzien van aanraking en gebruiksvoorwerpen 

Alles wat de vrouw tijdens haar periode van onreinheid aanraakt, wordt onmiddellijk als 
onrein beschouwd. Zelfs de melk in de beker die zij vasthoudt, zal hierdoor stollen. De 
matras waarop zij slaapt, raakt vervuild en dient verbrand te worden, waarna het bed 
gereinigd moet worden met het water van purificatie. Evenzo is alles waarop zij rust 
onrein en ieder die haar aanraakt, wordt eveneens onrein tot aan een reinigende 
wassing. 

Verbod op sieraden, bloemen en bepaalde kleuren 

In deze periode is het voor haar verboden om saffraan te dragen of zich met bloemen te 
tooien. Ook haar juwelen dient zij af te leggen, aangezien deze anders besmet raken en 
slechts door vuur gereinigd kunnen worden. 

Sociale afzondering en rituele beperkingen 

Tijdens deze dagen mag zij niet samen eten met haar echtgenoot, haar kinderen of haar 
dienstmeiden, zelfs niet wanneer deze tot een lagere kaste behoren. Tevens is het haar 
niet toegestaan om tijdens een begrafenisceremonie een offer te brengen. 

Rituelen van Reiniging na de Periode van Onreinheid 

Als de door Manu voorgeschreven periode van vier dagen onreinheid wordt verlengd 
met twee, vier of zes extra dagen, blijft de status van onreinheid van kracht gedurende 
deze hele tijd. Gedurende deze uitgebreidere periode heeft een reiniging geen effect, 
geheel volgens de geldende wetgeving. 
 
Zodra alle uiterlijke tekenen van de onreinheid verdwenen zijn, dient de vrouw zich te 
onderwerpen aan twee rituele wassingen: één in de ochtend, bij het opkomen van de 
zon, en één in de avond, bij het ondergaan van de zon. Deze worden aangeduid als de 
wassing van de rijzende zon en de wassing van de neergaande zon. Pas na het 
voltrekken van beide wassingen kan zij haar reiniging voltooien met het water van 
purificatie. 
 
Na deze rituele handelingen presenteert zij zich aan de poort van de pagode, waar zij 
offers brengt bestaande uit rijst, honing en ghee. Daarnaast dient zij een jong lam te 



95 

offeren dat nog niet is geschoren, of, als dat niet mogelijk is, een paar duiven die nog 
geen nest hebben gebouwd of hun liefdeslied hebben gezongen. 
Wanneer al deze voorschriften en rituelen zijn nageleefd, wordt zij als gereinigd 
beschouwd en mag ze opnieuw deelnemen aan het huishoudelijk leven. 

Huwelijkse onthouding en zuiverheid binnen rituelen 

Na de periode van onreinheid mag de vrouw haar echtgenoot, die zich tijdens deze 
dagen van haar had afgezonderd, weer tot zich roepen. Deze afzondering is niet alleen 
een sociale gewoonte maar volgt ook expliciet de voorschriften die in de geschriften zijn 
vastgelegd. De man die erin slaagt zich gedurende deze voorgeschreven nachten te 
onthouden van huwelijksgemeenschap, wordt geprezen om zijn zelfbeheersing en 
discipline. Hiermee bewijst hij zichzelf als puur, en kan hij worden beschouwd als een 
dvija (tweemaal geborene) of als iemand die het pad van Brahmacharya (celibaat en 
spirituele zuiverheid) volgt. 

Overeenkomsten tussen Hebreeuwse en Indiase rituelen 

De overeenkomsten tussen de gebruiken in de Hebreeuwse en Indiase samenlevingen 
zijn opvallend. Degenen die deze parallellen betwijfelen, zouden overtuigd moeten zijn 
van de openbaringen die Mozes zou hebben ontvangen. Mozes stelde immers wetten op 
voor een volk dat uitsluitend bekend was met de lasten van arbeid en het lijden van 
slavernij. In werkelijkheid was Mozes tevreden met het overnemen van gebruiken van 
Manes, evenals van Egyptische instituties die onmiskenbaar een oosterse oorsprong 
hebben. 

Sanitaire regels en de rol van religie 

Het is bekend dat vrijwel alle volkeren in Azië onderhevig waren aan vergelijkbare 
tradities, waarvan de meerderheid deze tot op heden nog steeds naleeft. In warme 
klimaten kreeg religie de taak om sanitaire regels vast te stellen ter bevordering van 
persoonlijke hygiëne. Het voornaamste doel hiervan was het tegengaan van 
besmettelijke ziekten zoals lepra, een kwaal die in Europa nauwelijks meer voorkomt, 
maar in het oosten nog steeds aanwezig is. Vanaf de tijd van Manu tot aan Mahomet 
bleven deze sanitaire voorschriften grotendeels onveranderd, omdat het klimaat dit 
vereiste. De stelling dat Mozes de eerste was die dergelijke gebruiken introduceerde, is 
onhoudbaar; hij heeft bestaande regels overgenomen en aangepast aan zijn eigen volk. 
Slechts het enthousiasme en de overdrijving van sommigen, die overal openbaringen 
menen te zien en elke gewoonte toeschrijven aan de vinger van God, doen anders 
geloven. 

Overname en Interpretatie van Rituelen en Tradities 

Mozes instrueerde het offeren van een os, waarbij hij een vervormde en aangepaste 
versie van de Vedische Gomedha introduceerde. Hierbij trad hij in de voetsporen van de 
Egyptische Hierophant, de Perzische Magiër en de Griekse priester. In plaats van te 
erkennen dat dit een natuurlijke overname is van een eeuwenoud gebruik, zien groepen 
als de Jezuïeten en de Menus in deze praktijken een typering en symbool van de 
Eucharistie. 
 
Wat betreft de rituele wassingen, paste Mozes deze aan op basis van het klimaat en nam 
hij de uitvoeringen over die Manes en Manu reeds hadden vastgesteld. In plaats van toe 



96 

te geven dat deze rituelen ontleend zijn aan bestaande tradities, interpreteren de 
Jezuïeten de voorgeschreven wassingen van de Hebreeën als een symbool van reinheid 
dat het nieuwe geloof kenmerkt, en dat later de christelijke wereld zou domineren en 
herstructureren. 
 
Het mechanisme van interpretatie blijft altijd hetzelfde: de meest prominente rituelen 
worden steevast toegeschreven aan de berg Sinaï en aan goddelijke inspiratie. Om 
dergelijke claims te onderbouwen, waren de verdedigers echter genoodzaakt om 
bijzonder zwakke en vergezochte argumenten te gebruiken. 
 
Toch is verbazing hierover ongegrond. Het is immers duidelijk dat voor bepaalde 
klassen historische waarheid, gezond verstand of redenering niet telt, zolang hun eigen 
belangen voorop staan. De Brahmanen, Magi (wijzen uit het oosten), Levieten en 
priesters – allen die beweren door God uitverkoren te zijn en de enige hoeders van 
waarheid en recht – zullen hun status nooit vrijwillig ter discussie stellen. Zij zijn 
immers degenen die het gezag hebben, die pogingen tot monarchale onafhankelijkheid 
hebben doen mislukken, en die hun macht hebben gehandhaafd via marteling en 
omkoping. 
 
Er is dan ook geen reden tot verrassing als we zien dat deze traditie voortduurt; dat de 
erfenis nieuwe erfgenamen heeft gevonden; en dat het moderne Levitisme opnieuw haar 
macht bundelt en strijd voert met als doel de rede en vrijheid te dicteren, en het oude 
sektarische despotisme weer tot leven te wekken – een systeem dat de wereld heeft 
overspoeld met puinhopen en martelaars. 

Verbod op het eten van bloed en dode dieren in de Hebreeuwse traditie 

In de Hebreeuwse traditie, zoals beschreven in het boek Leviticus, geldt een strikt 
verbod op het consumeren van bloed en het eten van dieren die zijn gestorven zonder 
rituele slachting. Deze regels zijn opgelegd aan zowel de kinderen van Israël als aan 
vreemdelingen die zich onder hen bevinden. Het verbod is expliciet: wanneer iemand 
bloed eet, zal hij streng gestraft worden en uiteindelijk vernietigd worden. 
 
De reden voor dit verbod ligt in de symbolische betekenis van bloed binnen de religieuze 
rituelen. Het leven van het vlees bevindt zich in het bloed, en dit bloed is door God 
gegeven als middel tot boetedoening op het altaar. Het bloed fungeert als een offer om 
verlossing voor de ziel te bewerkstelligen. Om deze reden is het eten van bloed 
verboden verklaard voor zowel Israëlieten als vreemdelingen. Wanneer zij een 
toegestaan dier of vogel vangen, dienen zij het bloed volledig te laten uitstromen en met 
aarde te bedekken. 
 
Het verbod wordt verder onderbouwd door de stelling dat het leven van alle vlees in het 
bloed zit. Daarom wordt er benadrukt dat het eten van bloed uitdrukkelijk verboden is, 
en overtreding van deze regel wordt bestraft met de dood. 
Daarnaast gelden er voorschriften rondom het eten van vlees van dode dieren, of dieren 
die door andere dieren zijn gedood. Indien iemand toch zulk vlees eet, moet hij zijn 
kleding en zichzelf wassen met water. Hij blijft tot de avond onrein en wordt pas 
gereinigd door deze ceremonie. Deze rituele reiniging onderstreept het belang van 
zuiverheid en het vermijden van contact met onrein vlees in de Hebreeuwse wetgeving. 



97 

Religieuze verboden op het eten van bloed: Indiase en Hebreeuwse traditie 

Onreinheid door het niet naleven van reinigingsvoorschriften 

Wanneer iemand na het eten van onrein vlees nalaat zijn kleding en lichaam te wassen, 
blijft hij volgens de traditie voortdurend vervuld van onreinheid. Deze voortdurende 
onzuiverheid benadrukt het belang van reinigingsrituelen binnen religieuze 
voorschriften: het reinigen van zowel het lichaam als de kleding is noodzakelijk om weer 
als rein te worden beschouwd. 

Indiase verboden op het eten van bloed 

In de Indiase traditie wordt het eten van bloed streng verboden, zoals terug te vinden in 
de geschriften van Ramtsariar (Srimat Sayanacharya). Hierin staat beschreven dat wie 
het bloed van een toegestaan dier eet, zal worden aangeduid als de zoon van een 
vampier en uiteindelijk zal verdwijnen. Niemand zou zich immers moeten voeden met 
bloed, omdat dit als een ernstige overtreding wordt gezien. 
 
Als iemand bloed eet van een verboden dier, is het gevolg nog zwaarder: deze persoon 
zal sterven aan lepra en zijn ziel zal terugkeren in het lichaam van een onreine jakhals. 
Dit benadrukt de symbolische en rituele zwaarte van het overtreden van het 
bloedverbod. 

Symboliek en heiligheid van bloed 

Bloed wordt beschouwd als het leven zelf, een heilige vloeistof waaruit het lichaam is 
opgebouwd. In de Indiase traditie wordt bloed vergeleken met de honderd armen van de 
Ganges, die water en vruchtbaarheid brengen aan het land. Net zoals het nutteloos zou 
zijn om de bron van deze machtige rivier te doen opdrogen, mag de bron van het leven 
niet onnodig worden afgetapt en dient het niet als voedsel. 
 
Volgens de overlevering is het door het bloed dat het heilige bestaan is ontsproten, 
ontstaan uit het Grote Al. Bloed verbindt alles en iedereen met elkaar: het is het medium 
waardoor de foetus verbonden is met de moeder en de mens met God. Zo vervult bloed 
een centrale rol in het rituele en spirituele leven, en onderstrepen deze voorschriften het 
verbod op het nuttigen van bloed als fundamenteel voor zowel lichamelijke als spirituele 
reinheid. 

Het bloedverbod en rituele reinheid in de Indiase traditie 

Net zoals wij het sap van bomen die vruchten voortbrengen niet drinken, geldt er ook 
een strikt verbod op het eten van het bloed van dieren. Het bloed wordt gezien als hun 
essentie, hun levenssap, en het nuttigen ervan is daarom uitdrukkelijk verboden. Deze 
regel benadrukt het diepe respect voor de levensbron en het belang van rituele 
zuiverheid. 
 
Bloed bevat de mysterieuze geheimen van het bestaan en is essentieel voor elk 
geschapen wezen. Door bloed te eten, wordt het machtige werk van de schepper 
beledigd. Het overtreden van dit verbod gaat dus verder dan een praktische of 
hygiënische maatregel; het is een directe schending van de scheppingsorde en het 
heilige, waarbij de mens zichzelf vervreemdt van spirituele zuiverheid. 
 



98 

Als een mens bloed eet, zal hij volgens de traditie herboren worden in het lichaam van 
een onrein dier, een straf waaruit ontsnapping onmogelijk is. Deze wedergeboorte 
benadrukt het ernstige karakter van het verbod en de spirituele gevolgen van het 
overtreden ervan. 
Voor wie het vlees van reine en niet verboden dieren wenst te eten, zoals herkauwers 
met gespleten hoef, gevangen wild, kippen of andere viervoeters, is het noodzakelijk om 
het bloed van het dier op de juiste wijze te behandelen. Men dient een gat in de grond te 
maken, het bloed daarin te plaatsen, en vervolgens de opening af te dekken. Dit ritueel 
markeert het respect voor de levensbron en voorkomt onzuiverheid. 
Naast spirituele straffen, zoals pijnen uit de andere wereld en hergeboorte in een onrein 
dier, worden ook ernstige lichamelijke gevolgen genoemd. Overtreding van deze regels 
kan leiden tot ziektes als olifantenziekte, lepra en andere ernstige aandoeningen, 
waarmee het belang van het naleven van het bloedverbod en de bijbehorende 
reinigingsrituelen nogmaals wordt benadrukt. 

Het verbod op het eten van dode dieren 

Volgens de Indiase traditie geldt er een streng verbod op het eten van dieren die een 
natuurlijke dood zijn gestorven of door een ongeluk om het leven zijn gekomen. Zulke 
dieren worden als onrein beschouwd, niet zozeer vanwege hun soort, maar omdat het 
bloed in hun lichaam is achtergebleven en niet volledig is uitgelopen. Dit maakt het vlees 
van deze dieren ongeschikt voor consumptie. 
 
Wie toch het vlees van een dergelijk dier eet, neemt onvermijdelijk ook het bloed tot 
zich. Dit is uitdrukkelijk verboden, en degene die zich hieraan schuldig maakt, wordt als 
even onrein gezien als het dier zelf dat hij heeft gegeten. De onreinheid is dus niet alleen 
lichamelijk, maar heeft ook een duidelijke rituele lading. 
 
In de praktijk blijkt dat vooral mensen uit de lagere kasten zich aan deze gewoonte 
bezondigen, wat volgens de traditie ernstige gevolgen heeft. Het eten van elk dood dier 
dat men vindt, wordt in verband gebracht met het ontstaan van zware ziektes zoals 
lepra. De tekst beschrijft zelfs hoe het lichaam van deze mensen al tijdens hun leven een 
prooi kan worden voor wormen, wat de ernst van de overtreding en de gevolgen ervan 
benadrukt. 
 
Om zich te reinigen na het eten van een dier dat op deze manier is gestorven, moet men 
zich zo snel mogelijk onderwerpen aan een ritueel reinigingsproces. Dit houdt in dat 
men eerst de kleding wast, vervolgens het lichaam grondig schoonmaakt en zich daarna 
driemaal volledig onderdompelt. Pas na de tweede zonsopgang is men weer als rein 
beschouwd. 

Het Verbod op het Eten van Bloed: Een Vergelijkende Benadering 

Het verbod op het eten van bloed wordt door Mozes gepresenteerd zonder enige 
diepgaande uitleg of aanvullende motivatie, behalve de simpele verklaring: “omdat het 
leven van het vlees is gelegen in het bloed.” Deze benadering illustreert dat Mozes zich 
richtte tot een volk dat niet verlangde naar uitgebreide onderwijzing, maar naar 
duidelijke geboden die zij zonder verdere toelichting dienden te accepteren. De wet 
werd opgelegd zonder dat de achterliggende redenen werden besproken; het volk werd 
geacht het verbod te gehoorzamen op basis van autoriteit en traditie, in plaats van 
begrip. 



99 

 
In scherp contrast hiermee staat de Indiase traditie, waar hetzelfde verbod niet slechts 
wordt opgelegd, maar wordt uitgelegd en begrijpelijk gemaakt. In India is het 
noodzakelijk dat het gebod zich ontvouwt en zijn betekenis toont aan de gelovigen; men 
wil weten waarom dergelijke voorschriften bestaan. De Indiase teksten leggen uit dat 
bloed het leven zelf is, een heilige vloeistof die het lichaam doordringt en voedt, 
vergelijkbaar met hoe de vertakkingen van de Ganges het land bewateren en vruchtbaar 
maken. Het bloed wordt gezien als het medium waardoor het zuivere bestaan zich 
vanuit het goddelijke manifesteert en waardoor de ziel zich met het lichaam verbindt. 
Deze spirituele en filosofische duiding van bloed wordt in de Bijbelse wetgeving niet 
opgenomen. De Bijbel heeft, volgens deze vergelijking, een meer beknopte en minder 
uitgewerkte versie van het verbod overgenomen, zonder de diepgaande verklaringen 
die in de Indiase traditie wel gegeven worden. Waar de Veda’s een bijna poëtische en 
bewonderingswaardige beschrijving geven van de betekenis van bloed, beperkt Mozes 
zich tot de eenvoudige uitleg die de essentie samenvat: “omdat het leven van het vlees is 
in het bloed.” 

De Invloed van Oosterse Instituties op de Bijbelse Wetgeving 

De opvallende gelijkenissen tussen de Bijbelse voorschriften en Oosterse instituties 
roepen de vraag op of de Bijbel niet in feite een weerspiegeling is van oudere, oosterse 
tradities. Hoewel het moeilijk is om met absolute zekerheid te zeggen of dit 
daadwerkelijk zo is, lijkt het voor mij duidelijk dat, na zorgvuldige overweging, deze 
conclusie zich vanzelf aandient bij een diepgaande studie van het boek van Mozes. 
Wanneer we de vijf boeken van Mozes bestuderen, valt op dat we bij elke stap details, 
gebruiken, ceremoniën en offerregels aantreffen die zonder verdere uitleg worden 
gegeven. De oorzaak en oorsprong van deze voorschriften lijken slechts verklaarbaar 
vanuit een imitatie van de gebruiken van oude beschavingen. Naarmate we dieper 
ingaan op deze vergelijkende studie, groeit de overtuiging dat Mozes in wezen slechts 
een beknopte versie van deze instituties heeft toegepast op het Hebreeuwse volk. Deze 
instituties waren op hun beurt door Egypte, zij het op een gebrekkige en 
gecorrumpeerde manier, overgenomen van India. 
 
Zo was het bijvoorbeeld de Israëlieten verboden hun offerdieren—ossen, schapen of 
geiten—elders te slachten dan bij het altaar. Dit voorschrift bepaalde dat dieren 
uitsluitend in handen van de priester vóór het altaar mochten worden gedood. 
Voordat we dieper ingaan op de symbolische betekenis van dit bijzondere gebod, is het 
zinvol eerst te onderzoeken welke bevelen hieromtrent binnen de Indiase traditie 
golden. 

De Bijbelse Voorschriften rond het Slachten en Offeren van Dieren 

In het boek Leviticus wordt op indringende wijze uiteengezet hoe het slachten van 
offerdieren binnen het kamp van Israël diende te verlopen. De Heer spreekt tot Mozes 
en draagt hem op om deze instructies door te geven aan Aäron, zijn zonen, en het gehele 
volk Israël. De kern van het gebod is duidelijk: indien een man uit het huis van Israël een 
os, schaap of geit doodt, hetzij binnen het kamp of daarbuiten, zonder het dier als offer 
voor de Heer aan te bieden bij het altaar, wordt hij schuldig bevonden aan moord. Deze 
zware beschuldiging impliceert dat het vergieten van het bloed van een dier buiten de 
voorgeschreven rituele context, gelijkstaat aan het vergieten van het bloed van een 



100 

medemens. De overtreder zal dan ook uit de gemeenschap verdwijnen, zoals iemand die 
schuldig is aan het vergieten van bloed. 
 
Hieruit volgt dat het de Israëlieten ten strengste werd geboden hun offerdieren 
uitsluitend te slachten voor het altaar, als offer aan de Heer. Het ritueel voorziet erin dat 
de priester het bloed opvangt en op het altaar sprenkelt, ter hoogte van de poort van de 
Tabernakel. Vervolgens wordt het vet van het dier op het altaar verbrand als een zoete 
geur voor de Heer. Dit voorschrift had niet alleen een rituele betekenis, maar diende er 
ook toe om de Israëlieten af te houden van het offeren aan demonen, wat volgens de 
tekst een praktijk uit het verleden was. Deze wet geldt voor altijd, voor henzelf en hun 
nakomelingen. 
Ook wordt benadrukt dat het gebod niet alleen voor de geboren Israëlieten geldt, maar 
eveneens voor vreemdelingen die zich in hun midden bevinden. Wanneer iemand, hetzij 
uit het huis van Israël of een buitenstaander, een dier slacht zonder dit naar de poort van 
de Tabernakel te brengen ter getuigenis aan de Heer, dan zal ook deze persoon 
verdwijnen uit het volk. Hiermee wordt de centrale rol van het altaar en de Tabernakel 
als plaats van verbinding met het goddelijke bekrachtigd, en wordt het 
gemeenschapsgevoel versterkt door het gezamenlijk eerbiedigen van deze rituele 
wetten. 

De Voorschriften van Manu over het Slachten en Eten van Dieren 

In het vijfde hoofdstuk van de Manusmriti lezen we dat het universum, volgens deze 
traditie, tot stand is gekomen door de Yajna, het heilige scheppingsritueel. Dieren zijn 
door het Zelf-bestaande Wezen gecreëerd in het kader van deze Yajna, en juist daarom is 
het slachten van dieren tijdens dit ritueel verboden. Dit verbod benadrukt de 
verbondenheid tussen schepping, ritueel en respect voor leven. 
 
De tekst waarschuwt streng tegen het doden van dieren: wie een dier slacht, zal, zo 
wordt gesteld, in volgende levens even vaak door geweld omkomen als het aantal haren 
op het lichaam van dat dier. Dit onderstreept het principe van karma en de zware 
consequenties die verbonden zijn aan het nemen van dierenlevens. 
 
Toch maakt de wet een duidelijk onderscheid voor voedsel dat als offer aan God is 
opgedragen. Het eten van gekookte maaltijden die na het Yajna-ritueel zijn 
geconsacreerd, wordt gezien als rechtschapen en niet als zondig. Specifiek wordt gesteld 
dat een Brahmaan geen voedsel mag eten dat niet is ingewijd door gebed, maar na de 
juiste heilige woorden mag hij gerust eten, in lijn met de eeuwige wet. 
 
Wat betreft het eten van planten stelt Manu dat wie zich dagelijks voedt met de vegetatie 
die als voedsel is bedoeld, geen overtreding begaat. Brahma heeft immers bepaald dat 
bepaalde planten bestemd zijn voor consumptie en dat andere wezens gemaakt zijn om 
deze planten te eten. Toch blijft het een vereiste dat men nooit vegetatie vernietigt 
zonder eerst een offer te brengen; voedsel mag alleen gegeten worden na het volgen van 
deze rituele regel, behalve in geval van dringende noodzaak. 
 
Voor wie uit eigen genot planten vernietigt, geldt dat zijn geluk, zowel in dit leven als in 
het volgende, nooit zal toenemen. Tot slot wordt voor de kluizenaar in het bos bepaald 
dat hij nooit een dier mag doden zonder een uitdrukkelijke opdracht uit de Veda’s, zelfs 



101 

niet in geval van angst of paniek. Hiermee wordt het belang van discipline, respect voor 
leven en de centrale rol van ritueel nogmaals onderstreept. 

De Voorschriften uit de Sama Veda over het Eren van Dieren en Vegetatie 

De Sama Veda benadrukt het belang van respect en eerbied voor dieren, waarbij hun 
imperfectie wordt gezien als het werk van een hoger wezen dat de wereld regeert. Deze 
wijsheid, die aan de oorsprong van het bestaan ligt, dient tot het uiterste geëerd te 
worden. Het respecteren van de schepping betekent dat men dieren, die van heilige 
oorsprong zijn en gelijkwaardig aan de mens, niet mag doden. Marteling, schade, 
overwerk of het in de steek laten van dieren op hun oude dag, nadat zij lange tijd 
dienstbaar zijn geweest, is eveneens verboden. Zo wordt de verantwoordelijkheid van 
de mens ten opzichte van dieren helder afgebakend: zij verdienen bescherming en zorg, 
ongeacht hun functie of leeftijd. 
 
Bovendien stelt de Sama Veda dat de mens zich uitsluitend mag voeden met vegetatie, 
waarbij hij nauwkeurig dient te onderscheiden welke planten als rein of onrein zijn 
bestempeld. Het vernietigen van vegetatie voor voedsel wordt als een zonde beschouwd, 
tenzij men zich houdt aan de voorgeschreven rituele regels. Het overtreden van deze 
regels brengt straf met zich mee, waarmee het belang van rituele zuiverheid en respect 
voor leven wordt benadrukt. 
 
De voorgeschreven praktijk is dat men vegetatie naar de tempel brengt, waar de priester 
deze als offer aan de Yajna opdraagt. Het sap van de vegetatie wordt op het altaar 
gesprenkeld, als symbolische handeling. Dit sap vertegenwoordigt het leven zelf; 
wanneer het aan de plant wordt onttrokken, dient het terug te keren naar God, waarmee 
de cyclische verbondenheid tussen schepping, offer en het goddelijke wordt bekrachtigd. 

De Heilige Voorschriften over het Eten en Offeren van Dieren 

Wie eet zonder zich te houden aan de voorgeschreven regels uit de heilige geschriften, 
zal smadelijk sterven. Dit komt doordat hij voedsel vernietigt zonder het eerst te offeren 
aan de Heer. De nadruk ligt hier op het belang van rituele zuiverheid en het respecteren 
van de goddelijke orde bij het consumeren van voedsel. 
 
Ramatsirar (Srimat Sayanacharya) sluit hierbij aan en stelt nadrukkelijk: wie de 
voorgeschreven regel volgt, zal geen vlees van dieren eten. Het eten van vlees wordt 
streng afgekeurd; volgens Manu zal degene die vlees eet, vervloekt zijn in deze wereld 
en in het hiernamaals. Manu zegt zelfs: "Hij zal mij verslinden in de volgende wereld 
wiens vlees ik eet in deze wereld." Deze uitspraak benadrukt het karmisch principe en 
de diepe morele consequenties van het eten van vlees. 
 
Uit de aangehaalde passages uit het boek Leviticus blijkt dat Mozes een streng verbod 
oplegde aan de Hebreeuwen: dieren slachten mocht uitsluitend plaatsvinden aan de 
poort van de Tabernakel, anders stond daar de doodstraf op. Opvallend is dat de 
wetgever zijn motieven en het doel van dit verbod niet nader toelicht, waardoor de 
achterliggende reden verborgen blijft. 
 
De Bijbel verbiedt dus het doden van dieren, zowel binnen als buiten het kamp ("castris 
vel extra castra"), tenzij dit gebeurt aan de poort van de Tabernakel. Dit wordt nog 
verder uitgelegd in vers 7 van hoofdstuk 7 van Leviticus, waar staat: “et nequaquam 



102 

ultra immolabunt histais saus daemonibus" — zij zullen niet langer hun offer brengen 
aan de valse goden. Hieruit blijkt dat de Israëlieten voorheen hun offers brachten aan 
beelden van andere goden, maar dat dit gebruik werd vervangen door de aanbidding 
van één Heer. 
 
Het centrale punt dat hieruit naar voren komt, is dat Mozes met het verbod op het 
offeren van dieren buiten de poorten van de Tabernakel het idee wilde vastleggen dat 
een offer alleen rechtsgeldig is wanneer het "ut sanctificetur Domino" — geheiligd voor 
de Heer — wordt gebracht. Wanneer het dier wordt geofferd aan de Heer, wordt het 
offer als geldig en zuiver beschouwd. 

De Invloed van Oud-Egyptische en Vedische Offerrituelen op Mozes’ 
Wetgeving 

Mozes heeft de ideeën rondom het offeren, zoals die bestonden in het oude Egypte en 
India, overgenomen, maar deze vervolgens volledig aangepast aan zijn eigen doelen en 
aan het instandhouden van specifieke gebruiken. Daarbij liet hij, op een wijze die als 
misleidend kan worden beschouwd, de diepere betekenis die oorspronkelijk aan deze 
rituelen ten grondslag lag, achterwege. 

Vergelijking met de Voorschriften uit de Veda en Manu 

Wanneer we de hierboven besproken passage uit de Veda en de uitspraken van Manu 
over hetzelfde onderwerp naast de Bijbelse teksten leggen, wordt het mogelijk om de 
onduidelijkheid van de Bijbelteksten te verklaren. Dit toont aan dat dergelijke passages, 
net als veel andere, in wezen het resultaat zijn van een gebrekkige overname van 
bestaande tradities. 
De Veda stellen: “Het bloed is het leven, en al het leven dat sterft moet terugkeren naar 
God.” Het gebod van Manu en de heilige geschriften, gericht aan Brahmaanse gelovigen 
en heilige personen, om alleen te eten van vegetatie die nog niet is geofferd, is door de 
Bijbel overgenomen met betrekking tot vleesconsumptie. 

Het Bijbelse Verbod: Overname van Vedische Traditie 

Volgens de Bijbel geldt: “Elk lid van het huis Israël die een os, schaap of geit heeft gedood 
in het kamp of daarbuiten en deze niet heeft aangeboden als offer aan de poort van de 
Tabernakel, is schuldig aan moord.” Dit voorschrift weerspiegelt duidelijk de Indiase 
(Vedische) traditie van het niet eten van vlees en het eerst offeren van voedsel aan het 
vuur van de Yajna. Zo heeft zelfs het niet-vegetarische oosten het gebruik overgenomen 
om het bloed van het vlees als offer aan de Heer te brengen. 

Van Dagelijkse Offers naar Symbolische Rituelen 

In de loop der tijd veranderde het offergebruik onder de Hebreeuwen. Waar eerst het 
dagelijks offeren van elk geslacht dier aan de Schepper gangbaar was, verloor dit ritueel 
zijn letterlijke betekenis en kreeg het een meer symbolisch karakter. Het routinematig 
slachten van dieren als offer verdween en werd vervangen door periodieke feestdagen. 
Tijdens deze festiviteiten brachten mensen verschillende dieren naar de priester om 
deze op het altaar te offeren, met als doel een gezamenlijk, gemeenschapsgericht offer. 



103 

Oorsprong en Gemeenschappelijkheid van Religieuze Gebruiken 

Deze ontwikkeling toont aan dat oude beschavingen in hun gewoonten en rituelen uit 
elkaar zijn voortgekomen, maar dat ze bij nadere vergelijking een gemeenschappelijke 
oorsprong hebben. Door de gebruiken en tradities van diverse volkeren in detail te 
vergelijken, kunnen we vaststellen dat er een overkoepelende bron bestaat. Dit inzicht is 
niet paradoxaal, maar juist een logisch en onbetwistbaar gevolg van de universele 
wetten die het menselijk bestaan bepalen. 

Katholieke Interpretatie van Leviticus 

Katholieken interpreteren dit hoofdstuk van Leviticus anders dan gebruikelijk. Zij zijn 
van mening dat de oude Hebreeuwen met hun rituelen en voorschriften een soort 
Nieuwe Kerk in het leven hebben geroepen. Volgens deze katholieke zienswijze zijn de 
betreffende geboden rechtstreeks door God gegeven, met als doel te voorkomen dat de 
Joden hun offers op andere plaatsen zouden brengen dan voor de Tabernakel. 

Letterlijke Bijbeltekst als Juridisch Kader 

De Bijbel gebruikt de uitdrukking “Homo qualibit de domo Israeli”, wat betekent: een lid 
van het huis Israël die een dier slacht op een andere plek dan voor de poort van de 
Tabernakel. Hiermee wordt expliciet vastgesteld dat het slachten van dieren voor 
offerdoeleinden uitsluitend daar mag plaatsvinden, conform de voorschriften die in 
Leviticus zijn vastgelegd. 

Het Offer van Voedingsdieren: Ritueel en Interpretatie 

In de besproken passage ligt de nadruk op dieren die bestemd zijn voor consumptie, en 
niet uitsluitend op offers in het kader van religieuze ceremonieën. Het slachten en 
aanbieden van deze dieren wordt in Leviticus nauwkeurig gereguleerd en is verbonden 
aan het brengen van vredeoffers voor de poort van de Tabernakel: Ante ositium 
Tabernaculi testimoni immolenteas hostias pacificas. Dit ritueel weerspiegelt het gebed 
van de Hebreeuw, waarbij het vredesoffer centraal staat. 

De Rol van de Priester en de Leviet 

Volgens de tekst is het de taak van de priester om het bloed van het offerdier op het 
altaar van God te sprenkelen: Fundetque sacerdos sanguin et super altare Domini. 
Hiermee vervult de priester een essentiële functie binnen het offerproces, terwijl de 
Leviet een ondersteunende rol heeft in het ritueel. 

Symbolisch Offer en Exclusiviteit van het Slachten 

Het symbolische karakter van het offer wordt benadrukt door de bepaling dat enkel de 
priester het recht heeft om het slachtoffer te doden. Dit slachten gebeurt niet aan de 
poort, maar mogelijk in de tempel, op de plek waar alleen de priester toegang heeft. 
Deze exclusiviteit onderstreept de heiligheid van het offer en de bijzondere positie van 
de priester binnen het ritueel. 

Mogelijkheid tot Verschillende Uitleg 

De interpretatie van deze passages kan variëren. Sommige verklaringen willen de tekst 
weerstaan of weerleggen en kiezen voor een enkelvoudige uitleg. Dit toont aan dat de 



104 

betekenis van het offer en de bijbehorende voorschriften onderwerp van discussie en 
interpretatie blijft. 

De Verklaring van Father de Carrière 

Ter illustratie wordt de interpretatie van Father de Carrière aangehaald uit een 
goedgekeurde editie van de Bijbel. Volgens Leviticus luidt de tekst: Homo qui libet de 
domo Israle, si sccoderit bovem, aut ovem, aut capram, in castris vel extra castra. Deze 
passage bevestigt de centrale rol van het offer in de traditie van het huis Israël en 
verankert het ritueel binnen de vastgestelde kaders van de Tabernakel. 

Betekenis en Regels van het Offer volgens Leviticus 

In de passage “Et non obtu; erit ad otuism Tabernaculi oblationem Domino, sanguinis 
reus erit, quasi sanguinem fuderit sic peribit de medio populi sui. Ideo sacerdoti 
afferedebent filii Israël histais suas quas occident in agro, ut sanctifecentur Domino,” 
wordt het belang van het brengen van offers aan de Heer volgens de vastgestelde 
rituelen benadrukt. Hieruit blijkt dat het slachten van een dier, zoals een os, schaap of 
geit, zowel binnen als buiten het kamp, verplicht gepaard moet gaan met het aanbieden 
van het dier aan de poort van de Tabernakel. Als dit niet gebeurt, wordt degene die het 
dier geslacht heeft schuldig bevonden aan het vergieten van bloed; hij zal verdwijnen uit 
het midden van zijn volk, wat de ernst van deze overtreding onderstreept. 
 
De letterlijke vertaling bevestigt dit principe: ieder lid van het huis Israël dat een 
offerdier slacht en nalaat dit aan de Heer te offeren bij de poort van de Tabernakel, is 
schuldig aan bloed en wordt uit het volk verwijderd. Dit toont hoe strikt de regels 
rondom het offeren zijn en legt de nadruk op het rituele karakter van deze handelingen. 
 
Het doel hiervan is duidelijk: de kinderen van Israël moeten de dieren die zij in de 
velden slachten aanbieden aan de priester, zodat deze offers door de Heer kunnen 
worden goedgekeurd. Dit waarborgt niet alleen de heiligheid van het offer, maar 
bevestigt ook de centrale rol van de priester als intermediair tussen het volk en de 
goddelijke wet. 

Vertaling door de Jezuïeten en de Interpretatie van Leviticus 

De vertaling van de betreffende passage door de Jezuïeten benadrukt de striktheid van 
de offerwetten binnen het huis van Israël. In hun weergave wordt gesteld dat ieder lid 
van het huis van Israël, of iemand die bij hen woont, die de behoefte voelt een offer aan 
de Heer te brengen en daarvoor een os, schaap of geit slacht – of dit nu binnen of buiten 
het kamp gebeurt – verplicht is het dier aan de poorten van de tempel als offer aan te 
bieden. Wordt deze handeling niet verricht, dan wordt degene die het dier heeft geslacht 
als schuldig aan moord beschouwd en zal hij verdwijnen uit het midden van het volk, 
alsof hij een mens heeft gedood. 
 
Deze interpretatie benadrukt het centrale doel van Leviticus: het slachten van dieren 
mag uitsluitend plaatsvinden in de context van het offeren aan de Heer. De passage 
maakt duidelijk dat het spontaan slachten van offerdieren buiten het voorgeschreven 
ritueel niet alleen verboden is, maar ook gelijk wordt gesteld aan een ernstige 
overtreding. Het is daarom noodzakelijk dat de kinderen van Israël hun offerdieren niet 
in de velden slachten, maar deze juist bij de poort van de tempel aan de priester 



105 

aanbieden. Alleen op die manier kan het offer als geldig en gewijd aan de Heer worden 
beschouwd. 
 
Het valt op dat sommige cursieve passages in de vertaling niet overeenkomen met de 
oorspronkelijke tekst. Toch, zo wordt benadrukt, is het juist deze interpretatie die 
aansluit bij de bedoeling van het betreffende hoofdstuk van Leviticus: het stellen van 
strikte regels rondom het offeren van dieren, waarbij het offer uitsluitend in naam van 
Jehovah wordt gebracht en niet voor eigen gebruik of voordeel bedoeld is. 

De Offerwetten in Leviticus VII: Bloed, Vet en Priesterlijke Toewijzing 

Leviticus hoofdstuk VII laat geen ruimte voor twijfel: het voorschrift gebiedt dat het 
bloed en vet van alle geslachte dieren zonder uitzondering aan de Heer moeten worden 
geofferd. Wie deze regel overtreedt, riskeert de doodstraf. Daarnaast is het borstdeel en 
de rechte schouder van iedere offerdier bestemd voor de priester. Deze bepalingen 
benadrukken het rituele karakter van het offeren en bevestigen de centrale rol van de 
priester binnen het offerproces. Dieren dienen dus als voedsel, maar hun slachting en 
verdeling volgen strikte rituele voorschriften, waarbij het offer aan de Heer en de 
priesterlijke toewijzing onmiskenbaar zijn vastgelegd. 

Uitleg van Rituelen: Oorsprong en Betekenis 

Hoewel het onweerlegbaar is dat dieren een voedingsrol vervullen, blijft de precieze 
uitleg van deze gebruiken binnen de Bijbel zelf onduidelijk. Voor een diepere betekenis 
van deze rituelen moet men volgens de tekst naar het uiterste oosten kijken, aangezien 
de Bijbel geen volledige verklaring biedt voor de oorsprong van deze gewoonten. 

Onreinheid door de Dood: Regels voor Priesters volgens Leviticus XXI 

Leviticus XXI bevat strikte richtlijnen over onreinheid veroorzaakt door de dood. De 
Heer instrueert Mozes om tot de priesters, de zonen van Aäron, te spreken. Zij mogen 
zichzelf niet onrein maken tijdens ceremoniën rond een overlijden, behalve wanneer het 
betrekking heeft op naaste bloedverwanten — zoals vader, moeder, zoon, dochter, broer 
of een nog ongehuwde zuster. Zelfs bij het overlijden van een prins is het de priester niet 
toegestaan zichzelf te verontreinigen. Tijdens deze momenten gelden aanvullende 
voorschriften: priesters mogen noch hun hoofd, noch hun baard scheren, en ze mogen 
zich niet snijden in het vlees. Deze regels benadrukken de noodzakelijke reinheid van 
priesters en de strikte scheiding tussen rituele plichten en persoonlijke rouw. 

Priesterlijke Reiniging en het Heilige Voedsel 

De priesters moeten zichzelf zuiver aan de Heer aanbieden en mogen zijn naam niet 
ontheiligen. Hun taak is het brengen van wierook en het offeren van brood aan hun God, 
en daarom is het noodzakelijk dat zij onbevlekt blijven. 

Leviticus Hoofdstuk 22: Richtlijnen voor Priesters 

De Heer sprak opnieuw tot Mozes en droeg hem op om Aäron en zijn zonen te 
waarschuwen: zij dienen uiterst zorgvuldig te werk te gaan wanneer zij ritueel onrein 
zijn. In dat geval mogen zij de heilige offergaven van de kinderen van Israël niet 
aanraken, opdat zij het aan de Heer gewijde niet verontreinigen. Want de offers zijn aan 
de Heer gewijd, en Hij is de Heer. 



106 

Deze waarschuwing reikt verder dan alleen Aäron en zijn zonen; zij geldt ook voor hun 
nageslacht. Iedereen uit het nageslacht van Aäron die onrein is en toch het aan de Heer 
geofferde voedsel aanraakt, zal vernietigd worden voor het aangezicht van de Heer. 
Verder geldt dat ieder uit het geslacht van Aäron die lijdt aan een besmettelijke 
huidziekte zoals lepra, of aan een aandoening die enkel in het huwelijk voorkomt, niet 
mag eten van het aan de Heer geofferde voedsel totdat hij volledig is genezen. Indien een 
priester iemand aanraakt die onrein is door contact met een lijk, of iemand die lijdt aan 
een huwelijksgebonden aandoening, dan mag hij het heilige voedsel eveneens niet 
aanraken. 
Ook het aanraken van kruipende dieren, of in het algemeen alles wat als onrein wordt 
beschouwd, leidt tot onreinheid. Wie onrein wordt door dergelijke contacten, blijft 
onrein tot de avond en mag pas weer van het gewijde voedsel eten nadat hij zich in 
water heeft gewassen. 

Reinigingsvoorschriften en Voedsel voor Priesters 

Na zonsondergang, zodra de priester weer rein is geworden door de voorgeschreven 
wassingen, mag hij opnieuw eten van de gewijde spijzen. Dit voedsel is voor hem het 
enige toegestane voedsel tijdens zijn dienst aan de Heer. Strikte regels waarborgen dat 
de priester zich niet onrein maakt en zijn bijzondere status bewaart. 

Verboden Voedsel en Waarschuwingen 

De priesters wordt uitdrukkelijk verboden om vlees te eten van een dier dat vanzelf is 
gestorven of dat door een ander dier is gedood. Dergelijk voedsel veroorzaakt 
onreinheid, en de priesters dienen zich hier strikt van te onthouden om hun zuiverheid 
niet te verliezen. 
Deze voorschriften gaan gepaard met herhaalde waarschuwingen: priesters moeten zich 
houden aan deze regels om te voorkomen dat zij onrein worden en daardoor in 
afzondering sterven vanwege hun overtreding. Want het is de Heer zelf die hen straft 
wanneer zij deze geboden negeren. 

Kritische Reflectie op de Bijbelse Voorschriften 

Als wij niet de moeite hadden genomen om de Bijbel aandachtig te bestuderen, zouden 
we wellicht zonder nadenken hebben aanvaard dat deze teksten niet meer zijn dan een 
verzameling oude mysteriën, waarvan alleen de schrijver de ware oorsprong kent. 
Dergelijke regels weerspiegelen vaak bijgeloof dat zijn wortels heeft in de 
volksgebruiken van Egypte, en waarvan de oorspronkelijke betekenis voor ons 
verborgen blijft. 

Toelichting op de Citaten en Vergelijking met Indiase Geboden 

Voordat we de onderstaande citaten vergelijken met de Indiase voorschriften, is het 
belangrijk ze eerst kort toe te lichten. In hoofdstuk 21 wordt nadrukkelijk gesteld dat 
priesters niet mogen deelnemen aan stervensrituelen die aanleiding geven tot 
onreinheid. Uitzonderingen gelden slechts voor begrafenissen van directe familieleden, 
waarbij de priester uiterst waakzaam dient te zijn om onreinheid te vermijden. 

Strikte Begrafenisvoorschriften en Onreinheid van de Priester 

Binnen de Bijbelse voorschriften is er geen enkele uitzondering toegestaan op de regels 
rondom begrafenissen; zelfs wanneer de prins van het volk overlijdt, mag de priester 



107 

niet afwijken van deze bepalingen. In hoofdstuk 22 wordt dit verder uitgewerkt door te 
bepalen dat priesters geen enkel voorwerp, persoon of dier mogen aanraken zolang ze 
als onrein worden beschouwd. Onreinheid kan ontstaan door lepra, het dragen van 
bepaalde ziekten of virussen, het (in)direct aanraken van doden, of door contact met 
kruipende dieren en andere zaken die volgens Leviticus als onrein gelden. 
Vervolgens wordt gesteld dat deze voorschriften aan ons worden gepresenteerd als 
heilige openbaring. Toch blijkt uit de praktijk dat de priester onrein wordt verklaard 
zodra hij zijn metgezel naar diens laatste rustplaats begeleidt, ongeacht de 
omstandigheden. Zelfs zonder persoonlijke schuld of zonde kan de priester onrein zijn 
door ziekte, of door simpelweg in aanraking te komen met kruipende dieren. Dit geheel 
aan regels en bepalingen lijkt volgens de auteur vooral een uitzonderlijke verzameling 
van bijgeloof, waarbij men, geconfronteerd met de theologen die deze voorschriften 
verdedigen, slechts zijn schouders kan ophalen uit medelijden. 
Het is begrijpelijk dat dergelijke regels destijds wellicht zinvol waren voor het volk 
Israël, dat net uit slavernij was bevrijd en nog worstelde met orde en morele richtlijnen. 
Toch acht de auteur het onredelijk om in de huidige tijd verwacht te worden deze 
voorschriften klakkeloos te volgen. Dat zou immers betekenen dat men het vermogen tot 
menselijke rede en logisch nadenken volledig zou moeten opgeven. 

Analyse van de Bijbelse Openbaringen en de Oosterse Invloeden 

Het valt op dat het eenvoudig is aan te tonen dat de zogenaamde openbaringen in de 
Bijbel in feite weinig nieuws openbaren. Mozes lijkt in zijn wetgeving vooral de 
bestaande tradities van het Oosten voort te zetten. Het boek Leviticus is namelijk sterk 
geïnspireerd op de gebruiken van de Hierophants en de Brahmanas. De structuur en 
inhoud van deze wetten zijn niet uniek, maar volgen het voorbeeld van voorgangers uit 
andere oosterse culturen. 

Reinheid en Onreinheid: Focus op Externe Contacten 

In de vijf boeken die aan Mozes zijn gewijd, wordt nauwelijks gesproken over de 
reinheid van het karakter of over zedelijke zuiverheid. In plaats daarvan ligt de nadruk 
op externe onreinheid: alle vormen van verontreiniging komen voort uit fysiek contact 
met het onreine. Dit betekent dat het aanraken van een dode, een kruipend dier of een 
overleden persoon streng verboden is. Wie zich hieraan schuldig maakt, wordt 
uitgesloten van Gods gemeenschap. 

Hygiënische Regels als Religieus Voorschrift 

De uitdrukking ‘peribit coram Domino carnem suram aqua’ fungeert als een eenvoudige 
hygiënische regel. Dergelijke voorschriften zijn wijdverspreid in het oude Azië en 
vormen de basis van veel oosterse tradities. Zelfs de God van Mozes, Jehovah, geeft tal 
van regels voor rituele wassingen, die noodzakelijk waren in het warme klimaat, maar 
religieus werden gelegitimeerd. Deze wetten dienden niet alleen als religieuze 
verplichting, maar vooral als praktische maatregel voor de volksgezondheid. 

Het Gebrek aan Uitleg en de Dwangmatigheid van de Voorschriften 

De oude wetgevers achtten het nodig om reinheid verplicht te stellen, vooral voor een 
volk dat volgens hen geneigd was tot gemakzucht. Mozes licht echter nergens toe 
waarom deze voorschriften moeten worden nageleefd of waarom ze soms onlogisch of 



108 

overdreven zijn. Dit gebrek aan uitleg maakt de regels op het eerste gezicht willekeurig 
en onbegrijpelijk. 

Het Stringente Verbod op Contact met de Dood 

Een van de meest strikte en zelfs absurde verboden betreft het contact met doden. De 
Bijbel stelt: ‘En hij zal nooit dicht bij een dood persoon komen, wie het ook moge zijn, 
vader of iemand anders, anders raakt hij vervuild.’ Hiermee wordt iedere 
uitzonderingssituatie uitgesloten en wordt het gebod tot het uiterste doorgevoerd, 
zonder rekening te houden met menselijke emoties of omstandigheden. 

Reflectie op de Figuurlijke Betekenis en de Kritiek op Traditie 

Het is te verwachten dat sommigen zullen stellen dat mijn interpretatie van de Bijbel 
tekortschiet. Men zal beweren dat de voorschriften en gebruiken, zoals beschreven in 
Leviticus, een diepere, figuurlijke betekenis hebben die alleen toegankelijk is voor wie 
door geloof "verlichte ogen" heeft. Volgens deze zienswijze symboliseert de uiterlijke 
reinheid in Leviticus een innerlijke, geestelijke zuiverheid, en is deze vooral van belang 
voor de priesters van het nieuwe volk. 
 
Ik ben echter bekend met de uiteenlopende meningen van kerkvaders, hun volgelingen 
en andere geestelijke gezagsdragers. Hun benadering van het vertalen en interpreteren 
van teksten is mij niet onbekend, evenals de soms drastische manieren waarop zij 
teksten naar hun hand zetten, nu ze geen ketters meer kunnen vervolgen. Het zou 
onredelijk zijn om te eisen dat wij moeten geloven dat alle handelingen, gebruiken en 
gewoontes van mensen door God zijn geïnspireerd als symbolen, emblemen of 
voorspellingen van een latere religie die uiteindelijk zou worden gevestigd. 
 
Ik kan deze gedachte niet accepteren. God is immers geen onhandige ambachtsman die 
zijn eerste werk moet herstellen of aanvullen. Wanneer Hij ons schept met een doel dat 
pas in een volgend leven duidelijk zal worden, ontneemt Hij ons tegelijk de kennis van 
goddelijke glans. Toch schenkt Hij ons een geloof dat getuigt van sublieme, universele 
bewustheid en vasthoudt aan haar herinneringen. 
Hoe men het ook wendt of keert, de rede kan de Hebreeuwse openbaring niet volledig 
aanvaarden. Bovendien vereist het geloof in de verheven en inspirerende moraal van 
Christus geen bijgelovige voorlopers, zoals die in oude tijden werden opgenomen. 

Onreinheid bij de dood volgens Manu, de Veda’s en Sayan Acharya 

De wijze waarop onreinheid rondom de dood wordt behandeld binnen de hindoeïstische 
traditie is uitvoerig vastgelegd in de geschriften van Manu, de Veda’s en hun 
commentator Sayan Acharya. Deze voorschriften geven helder aan wie onrein wordt 
verklaard, voor hoe lang en onder welke omstandigheden reiniging noodzakelijk is. 

De regels uit Manu  

Volgens Manu is er een vastgestelde periode van onreinheid voor hen die een begrafenis 
bijwonen. Deze duurt tien dagen en eindigt pas wanneer de botten zijn verzameld – een 
gebruik dat herkenbaar is binnen de Hindoe praktijk. Niet alleen direct betrokkenen, 
maar alle relaties worden getroffen door de onreinheid die door het overlijden wordt 
veroorzaakt. Voor nabije verwanten die het lichaam daadwerkelijk hebben aangeraakt, 



109 

geldt een periode van drie keer drie nachten plus nog één dag en één nacht. Voor meer 
verre relaties is een periode van drie dagen voldoende. 
Wanneer een discipel de begrafeniscermonies uitvoert voor zijn spirituele leider, wordt 
hij na tien nachten weer als rein beschouwd. In deze context wordt hij gelijkgesteld aan 
de naaste verwanten die het lichaam hebben gedragen. 

Bijzondere gevallen van reiniging 

De periode van onreinheid verschilt afhankelijk van de leeftijd en status van de 
overledene. Zo geldt voor mannelijke kinderen uit de priesterklasse die overlijden voor 
de kruinschering, dat de reiniging slechts één nacht duurt. Na de kruinschering is een 
periode van drie nachten vereist. Een kind dat vóór de leeftijd van twee jaar overlijdt 
zonder kruinschering, moet zonder crematie naar gewijde grond worden gebracht; de 
ouders zijn in dat geval drie dagen onrein. 

Onreinheid in het huishouden en bij familie 

Indien een huisgenoot van een Dwija overlijdt, is deze persoon één dag onrein. Voor de 
relaties van moederskant en vaderskant geldt bij het overlijden van een ongehuwd 
meisje een periode van drie dagen onreinheid, waarna men zich dient te reinigen door te 
baden. 

Overlijden van belangrijke personen 

Wanneer een Brahmaan, een geleerde van de geschriften, overlijdt, zijn allen die hem 
benaderen gedurende negen dagen onrein. Bij het overlijden van een koning zijn alle 
aanwezigen onrein voor de duur van het daglicht als het overlijden overdag plaatsvindt, 
of voor de gehele nacht als het overlijden ’s nachts gebeurt. 

Reiniging van priesters na contact met de dood 

Deze regels vormen de basis van de begrafenisceremonie voor allen die het lijk 
aanraken. Aansluitend wordt beschreven waaruit de onreinheid bestaat voor de 
priesters en op welke wijze zij zich dienen te reinigen indien er contact is geweest met 
de dood. 

De Geboden van de Veda’s met betrekking tot Onreinheid en Reiniging 

Volgens de Veda’s gelden er strikte regels voor Brahmanen, vooral voor hen die het 
heilige koord hebben ontvangen en daarmee zijn aangewezen om Yajna’s uit te voeren 
en uitleg te geven over de Heilige geschriften. Zij moeten elk contact met de dode 
vermijden, omdat een dode als onrein wordt beschouwd. Het is noodzakelijk dat de 
priester die de leiding heeft, altijd puur en rein blijft om de rituelen op de juiste wijze te 
kunnen volbrengen. 
 
Zelfs het aanschouwen van een onrein persoon kan de Brahmaan onrein maken. In dat 
geval is het voorgeschreven dat hij zich wast en vervolgens met een zachte stem 
gebeden reciteert die specifiek bedoeld zijn om de onreinheid op te heffen. Op deze 
manier kan de Brahmaan zichzelf weer reinigen en geschikt worden geacht om zijn 
taken te hervatten. 
 
Er is echter een belangrijke uitzondering op deze regels. Wanneer een Brahmaan de 
begrafenisceremonie uitvoert voor zijn eigen vader of moeder, wordt hij niet als onrein 



110 

beschouwd. Volgens de overlevering heeft de heer van alle dagen verklaard dat wie zijn 
ouders in dit leven eert en hun begrafenisrituelen uitvoert, hun overlijden als een 
geboorte in God wordt gezien. In dat geval brengt het uitvoeren van de rituelen geen 
onreinheid met zich mee. 
 
Anders ligt het wanneer de Brahmaan de ceremonie uitvoert voor broers of zusters die 
nog geen echtgenoot hebben gevonden. In dat geval blijft hij onrein tot aan het einde van 
de ceremonie. Na afloop moet hij zich reinigen door gebed en een wassing, en deze 
reiniging is voltooid bij de tweede zonsondergang na de ceremonie. 

Regels omtrent Onreinheid en Rituele Handelingen 

Indien een priester nog onrein is, dient hij onder geen beding de tempel te betreden om 
de sarvam edah yajna of de Asmavedha uit te voeren. Wanneer hij toch een ritueel 
verricht in deze staat, zal het offer onrein zijn en zijn spirituele kracht verliezen. Het is 
van groot belang dat een onreine Brahmaan zijn taken op dit vlak opschort totdat hij 
volledig gereinigd is. 
Wel mag een Brahmaan assisteren bij de begrafenisceremonies van koninklijke 
personen, mits hij zijn rol beperkt tot het begeleiden via gebed en het uitspreken van de 
juiste mantra’s. Cruciaal hierbij is dat hij het lichaam niet aanraakt, zodat hij niet verder 
onrein raakt en de ceremonie volgens de voorschriften verloopt. 

De Standaard van de Veda en Persoonlijke Reiniging 

De regels rondom persoonlijke onreinheid die hier worden losgelaten, tonen aan dat de 
Veda een uitzonderlijk hoge standaard hanteert, die verder gaat dan die van andere 
geschriften zoals de Bijbel. De Veda benadrukt de intrinsieke puurheid van deugd, 
donatie, gebed en goedheid. Elk van deze handelingen is op zichzelf altijd rein; wie zich 
eraan wijdt, wordt met die reinheid vereenzelvigd: 

• Deugd is altijd puur, en hij die deugdzaam is, belichaamt deugd. 
• Doneren is altijd puur, en hij die schenkt, wordt donatie. 
• Gebed is altijd puur, en hij die bidt, wordt gebed. 
• Goed is altijd puur, en hij die goed doet, is goedheid. 
• De heilige essentie is altijd puur, en wie zich ermee verbindt, ontvangt een deel 

van deze essentie. 
De stralen van de zon worden eveneens als altijd rein beschouwd; de ziel van een 
Brahmaan wordt vergeleken met een zonnestraal die zich verspreidt en alles om zich 
heen zuivert. 

Reinheid en Dood van de Heilige 

Zelfs het sterven van een heilige, een tweemaal geborene, brengt geen onreinheid 
teweeg. Voor hen wordt de dood gezien als een tweede geboorte, een overgang naar het 
goddelijke in de boezem van Brahman. Op deze manier behoudt de rituele reinheid zijn 
hoogste waarde, ongeacht aardse begrenzingen. 

Onreinheid volgens Srimat Sayanacharya’s Commentaar op de Veda 

Volgens het commentaar van Ramatsanar (Srimat Sayanacharya) op de Veda raakt een 
mens onrein door contact met de dood en door alle zaken die volgens de wet als onrein 
zijn bestempeld. Deze onreinheid beperkt zich niet alleen tot het fysieke, maar strekt 
zich ook uit tot de ziel: “De ziel wordt onrein door zonde.” De wetten omtrent onreinheid 



111 

zijn vastgesteld door degene die, uit de kracht van zijn eigen wil, de mens op het pad van 
reinheid wil houden, zodat hij zijn fysieke leven kan behouden en gezondheid en kracht 
verwerft. Wassing met water wordt in deze context beschouwd als de soevereine 
reiniger. 
 
De onreinheid van de ziel kan volgens deze leer worden opgeheven door de studie van 
de heilige geschriften, het brengen van offers ter verzoening, en door gebed. Zoals de 
heilige Manu heeft vastgesteld, wordt een Brahmaan die Brahma heeft gerealiseerd, 
gereinigd door zich volledig te distantiëren van wereldse verlangens en dagelijkse 
aantrekkingen. 

Redenen voor het Uitsluiten van Priesters bij Offerdiensten 

In het commentaar van Sayanacharya worden specifieke redenen genoemd waarom een 
priester, in het bijzonder een Brahmaan, niet mag deelnemen aan het leiden van offers. 
Indien de Brahmaan getroffen is door onreinmakende ziektes, zoals lepra, epilepsie, of 
een ernstige huidziekte (“de jeuk”), wordt hij als onrein beschouwd en mag hij de tempel 
niet betreden om te offeren. In dit geval zal God zijn offer niet accepteren. 
Deze staat van onreinheid blijft voortduren zolang de ziekte aanhoudt en tot tien dagen 
nadien. Om weer rein te worden, dient de Brahmaan zichzelf te wassen in de heilige tank 
van de tempel en zich drie keer te besprenkelen met reinigend water. 

Uitsluiting van Priesters bij Offerdiensten: Vergelijking tussen Indiase en 
Bijbelse Regels 

Als een priester, in het bijzonder een Brahmaan, lijdt aan een ongeneeslijke ziekte, 
wordt hij voorgoed uitgesloten van deelname aan de rituele offers. Toch blijft hem een 
deel van het offer, bestaande uit rijst, honing en ghee, toekomen. Dit is in 
overeenstemming met de leer van Manu, die stelt dat iemand die leeft van niet-gewijd 
voedsel in toekomstige geboorten vervloekt zal worden. Op deze manier blijft de 
Brahmaan, ondanks zijn uitsluiting van de rituele praktijk, verbonden met het offer en 
de gemeenschap. 
 
Uit de heilige geschriften en opvattingen van Indiase theologen blijkt dat Brahmanen 
slechts worden uitgesloten van de yajna en de tempel wanneer zij besmet zijn met 
besmettelijke ziekten. Deze uitsluiting is bovendien tijdelijk: zodra de ziekte is 
verdwenen en de priester weer als rein wordt beschouwd, mag hij opnieuw deelnemen 
aan de rituelen. Het systeem voorziet dus in een evenwicht tussen rituele reinheid en het 
behoud van menselijke waardigheid. 
 
In vergelijking daarmee gaat de Bijbel, die deze principes heeft overgenomen, volgens de 
auteur veel verder in haar toepassing. De bijbelse voorschriften worden met een 
strengheid en nauwgezetheid gehanteerd die soms het absurde benaderen. Zo sluit de 
God van Mozes allen uit van zijn tempel die bijvoorbeeld scheelzien, of die door geboorte 
een te grote, te kleine of kromme neus hebben. Het vinden van een religieus gebrek in 
fysieke kenmerken als een loensend oog of een misvormde neus, getuigt van een 
buitengewone nauwgezetheid in de interpretatie van rituele zuiverheid. 
 
Het contrast tussen de Indiase en Hebreeuwse gebruiken is daarmee duidelijk. Waar de 
Indiase traditie zich richt op besmettelijkheid en herstel, lijkt de bijbelse praktijk fysieke 
onvolkomenheden als reden voor permanente uitsluiting te hanteren. Het is opmerkelijk 



112 

hoe bijgeloof uit het oude Egypte werd verworpen, maar dat er in de Hebreeuwse 
traditie toch nieuwe vormen van uitsluiting ontstonden. 
 
Gezien de veelheid aan voorbeelden en vergelijkingen tussen deze religieuze tradities, 
lijkt het overbodig om het document verder met dergelijke verwijzingen te vullen. 
Andere onderwerpen verdienen eveneens aandacht binnen dit werk, zodat de 
behandeling van deze materie evenwichtig en volledig blijft. 

Analyse van de Invloed van Oude Culturen op het Jodendom 

In de voorafgaande hoofdstukken is afdoende aangetoond dat zowel het sociale 
Judaïsme als de andere beschavingen van de oudheid voor een belangrijk deel hun 
oorsprong vinden in tradities die via Egypte zijn doorgegeven. Deze constatering 
rechtvaardigt de overgang naar het meest interessante deel van ons betoog. 
 
Na deze algemene beschouwing over de inhoud tot nu toe, en gezien de duidelijke 
conclusies die we al konden trekken, zou het een te eenvoudige weg zijn om de vraag 
naar de invloed van de eerste oosterse beschavingen op de gehele oudheid af te doen 
met het argument dat de overeenkomsten louter op toeval berusten. Een dergelijke 
benadering zou immers elke serieuze discussie over het onderwerp ontkrachten. 
 
Toch zijn er twee gangbare strategieën waarmee men deze vaststellingen probeert te 
weerleggen en de daaruit voortvloeiende conclusies ter discussie stelt. De eerste 
strategie bestaat erin vol te houden dat de invloed op de antieke beschavingen, zoals 
hier uiteengezet, eigenlijk pas via India aan het licht kwam, of men beweert dat deze 
invloeden pas na de periode van Mozes zijn ontstaan of tot ontwikkeling kwamen. 
 
Deze twee tegenwerpingen, die mij eerder onder ogen zijn gekomen, lijken op het eerste 
gezicht van belang, maar verdienen het om nader onderzocht te worden. Hoewel de 
voorgaande pagina’s reeds bedoeld waren om deze standpunten te weerleggen, is het 
zinvol om te laten zien dat ze in feite het resultaat zijn van een filosofisch en historisch 
anachronisme. 
Wanneer wij ons van deze kwesties hebben ontdaan, zal des te duidelijker de unieke 
waarde en de schittering van de sublieme tradities van de Indiase Genesis naar voren 
treden. Dit vormt het uitgangspunt voor het vervolg van deze bespreking, waarbij wij 
ernaar streven het belang van deze tradities niet te ondermijnen door de discussie te 
vertroebelen. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



113 

Hoofdstuk 8: Onmogelijkheden van Bijbelse Invloeden op de Antieke Wereld 

Kritische beschouwing van het idee van Mozes als initiator 

Enkele katholieke schrijvers hebben met groot enthousiasme Mozes naar voren 
geschoven als de initiator van de antieke gemeenschappen. Zij beweren dat Mozes, en 
daarmee de Bijbelse tradities, aan de wieg stonden van sociale en culturele structuren in 
de oudheid. Deze visie wordt echter niet breed gedragen door mensen die voldoende 
vertrouwd zijn met de geschiedenis en de ontwikkeling van de antieke wereld. 

Weerlegging van deze opvatting 

Weldenkende mensen, voorzien van enige kennis over de antieke beschavingen, zullen 
het eens zijn met de stelling dat dit idee nauwelijks discussie verdient. Toch is het zinvol 
om enkele voorbeelden aan te dragen die deze opvatting kunnen weerleggen en zo de 
discussie richting geven. 

Invloed van machtige naties op onderworpen volkeren 

Het is evident dat de invloed van een machtige natie, zoals de Romeinen, een grote 
indruk heeft gemaakt op de mensen die na verovering moesten leven onder haar wetten. 
De Romeinse overheersing bracht ingrijpende veranderingen teweeg in het dagelijks 
leven en de maatschappelijke ordening van onderworpen volkeren. Deze invloed is 
duidelijk aantoonbaar en vormt een scherp contrast met de veronderstelde, maar niet 
aantoonbare, invloed van de Bijbelse tradities op de antieke wereld. 

Vergelijking tussen de Invloed van Athene en Judea in de Antieke Wereld 

Het is goed te begrijpen dat een relatief klein volk als de Atheners, dankzij hun 
uitzonderlijke bloei op het gebied van kunst, literatuur, filosofie en morele genialiteit, als 
voorbeeld kon dienen voor latere generaties. Zij baanden een weg naar vooruitgang die 
niet beperkt bleef tot hun eigen nationaliteit, maar uitmondde in een intelligente en 
open wereldgemeenschap. De eeuwen van Perikles en Augustus zullen dan ook altijd 
een prominente plaats innemen op het wereldtoneel. 
Hier rijst de vraag: kan Judea aanspraak maken op een soortgelijke, universele invloed? 

Het ontbreken van brede invloed en culturele prestaties 

Waar zijn de grote veroveringen van Judea, die haar invloed over verre gebieden 
verspreidden? Waar zijn de monumenten van kunst, filosofie en literatuur die hun 
sporen hebben nagelaten in de geschiedenis? 

De oorsprong en het handelen van de Hebreeuwen 

De Hebreeuwse gemeenschap werd geboren in slavernij, afstammend van de 
verschoppelingen van Egypte. Lange tijd zwierven zij als verstotenen door de woestijn, 
afgewezen door naburige volken die noch vriendschap sloten, noch hun doorgang 
toestonden. In reactie daarop grepen zij naar geweld: plunderend en moordend trokken 
zij als een horde hongerige beesten langs de kleine stammen van Palestina. Wat te 
denken van de Amalekieten? Of de Kanaänieten? De Midjanieten? De Amorieten? 

De veroveringen en het morele vraagstuk rond Judea 

De veroveringen van de Hebreeuwse gemeenschap onderscheiden zich voornamelijk 
door de ongekende mate van geweld waarmee deze werden uitgevoerd. De schurken en 



114 

dieven uit deze tijd zijn nooit overtroffen in het laten vloeien van bloed. Het is opvallend 
dat deze uitzinnigen en rovers vergezeld werden door Jehovah, een godheid die voor 
velen zelfs vandaag nog als rechtvaardiging geldt voor hun daden. 
Deze God, die bekendstaat als een god van vrede en liefde, vond zijn volgelingen vaak 
niet woest genoeg; het pad van bloed was voor hem nooit voldoende. Wanneer een 
ongelukkige moeder of kind gespaard werd, trilde zijn boosheid door de hemelen en 
verachtte hij de Hebreeuwen omdat zij hun taak niet volledig hadden uitgevoerd. Dit 
leidde ertoe dat oudere vrouwen en nutteloze kinderen alsnog werden vermoord, 
waarbij alleen de maagden gespaard bleven. 
Het morele karakter van deze handelingen is zonder twijfel discutabel en roept vragen 
op over de wellust en moraliteit van het volk. Het is opvallend dat volgers van deze 
openbaring de Koran verwerpen, terwijl daarin lessen van humaniteit te vinden zijn die 
door de Hebreeuwse traditie over het hoofd werden gezien. 
Gelukkig bleef het geweld van deze schurken en duivels grotendeels beperkt tot de 
grenzen van Judea. De oude meesters van Egypte en Babylon hebben deze groep 
meermaals aangepakt, waardoor ze nooit in vrede hebben kunnen leven en hun 
voorkeur voor roof en plunder niet hebben losgelaten. 

De Beperkte Invloed van Judea op Cultuur en Wetenschap 

Het is juist door de genoemde voorbeelden dat het Joodse volk, opgesloten tussen de 
andere naties van de antieke wereld en uiteindelijk geabsorbeerd in het Romeinse rijk, 
slechts op beperkte schaal invloed wist uit te oefenen. De vraag is dus gerechtvaardigd: 
in hoeverre heeft Judea bijgedragen aan literatuur, filosofie, kunst en wetenschap? 
Wanneer we deze vooruitgang onderzoeken, moeten we eerlijk toegeven dat we, tenzij 
iemand het tegendeel overtuigend weet aan te tonen, slechts duisternis en een 
uitzonderlijk niveau van onwetendheid aantreffen. 

Vergelijking met Andere Oude Beschavingen 

Geen ander volk op aarde heeft zo weinig tot stand gebracht, zo weinig voortgebracht of 
zo weinig bijgedragen aan het denken als de Hebreeuwen. Indien we de kolossale kunst 
van Egypte aanschouwen – al mist deze soms de schoonheid of het verhevene van 
Atheense kunst – valt de omvang en monumentaliteit direct op. Vervolgens is er de 
Indiase kunst, die als bron en inspiratie diende voor het gehele Oosten en die eveneens 
kracht en grootsheid uitstraalt. Ook hebben moderne onderzoekers het verborgen 
beeldhouwwerk van Babylon en Nineveh aan het licht gebracht, hetgeen getuigt van een 
rijke en gevarieerde artistieke traditie. 

Het Ontbreken van Artistieke en Wetenschappelijke Overblijfselen 

Wat blijft daarentegen over van de artistieke erfenis van Judea? Het antwoord op deze 
vraag is ons bekend. De Hebreeuwen hebben geen kunst nagelaten. Wie de Bijbel leest 
en daarin de beschrijvingen van de voor Jehovah gebouwde tempel bestudeert, zal 
merken dat er geen sprake is van poëzie of literatuur van betekenis. Alles verwijst 
steeds weer naar dat ene boek: de Bijbel. 
Evenmin is er sprake van wetenschappelijke prestaties, morele vooruitgang of 
filosofische ontwikkeling bij de Hebreeuwen; ook hier wijst alles naar de Bijbel als enige 
bron. De conclusie is helder: het is altijd de Bijbel, alles draait om dat boek. 



115 

De Beperkte Culturele Waarde van de Hebreeuwse Traditie 

In alle eerlijkheid moet ik bekennen dat ik weinig waarde kan hechten aan de 
zogenaamde culturele bijdragen van Judea. Als ik de meest onbeduidende pagina van 
Plato of Vyasa lees, een eenvoudige tragedie van Sophocles of Euripides aanschouw, een 
scène uit Sacountakam beleef, of zelfs slechts een gebroken arm van een beeld van 
Phidias of een beeld van Danouta bekijk, ervaar ik meer instructie en inspiratie dan uit 
alles wat de Hebreeuwse traditie nalaat. 
 
Het wordt pijnlijk duidelijk dat het volk van Israël, door de eeuwen heen verhard door 
hun dienstbaarheid en vasthoudendheid aan de tradities van hun tocht door de woestijn, 
steeds onder het juk van een verstikkende levitische wet, en voortdurend onderworpen 
aan overheersing door naburige volken, nooit de gelegenheid of behoefte heeft gekend 
om een smaak voor het verhevene of het schone te ontwikkelen. Daarom is het spreken 
over een "Hebreeuwse beschaving" niet meer dan het bezigen van een leeg begrip. 

De Invloed van Judea op Andere Beschavingen 

Op welke wijze kan men de invloed van Judea terugvinden in de grote culturen van 
Egypte, Perzië of India? Het enige dat zij deze landen heeft nagelaten is het meest 
elementaire en vulgaire bijgeloof. 
De hogere klassen van Egypte en andere Oosterse beschavingen wijdden zich aan de 
studie van de wetenschappen, op zoek naar die eeuwige waarheden die de kern vormen 
van het menselijk bewustzijn. Zij geloofden in één almachtige en beschermende God, de 
hoogste schenker van al het goede, de belichaming van macht en goedheid. Het waren 
enkel de onwetenden en de slaven die zich beperkten tot het brengen van offers van 
dieren, brood of graan – een praktijk die juist de kern vormt van de Hebreeuwse 
theologie. 
Het is overduidelijk dat de Hebreeuwen deze tradities van slavernij niet hebben weten 
te overstijgen. Het idee dat zij de grondleggers zouden zijn van het collectieve denken 
van de antieke wereld is dan ook volstrekt onhoudbaar. 

De Culturele Achterstand van Judea ten Opzichte van Egypte en India 

Wanneer men de ontwikkeling van de Hebreeuwse cultuur vergelijkt met die van Egypte 
en India, wordt het contrast overduidelijk. Op het moment dat de Hebreeuwse stammen 
als slaven in Egypte verbleven, of op de vlucht de woestijn in werden gedreven, 
bevonden de beschavingen van Egypte en India zich reeds op het hoogtepunt van hun 
bloei. De gemeenschappen daar hadden hun volledige vorm al bereikt en hun culturele 
systemen waren diepgeworteld en gestructureerd. 
De Veda’s van India hadden hun laatste woord al gesproken; hun invloed was reeds aan 
het vervagen. In Egypte stond men op het punt het verstikkende juk van sektarisch 
gezag af te werpen, om zich over te leveren aan het leiderschap van koningen—als men 
dat al niet gedaan had. Het ligt dus voor de hand dat het onmogelijk is dat Judea juist 
deze gebruiken, moraal en geloofsbelijdenis aan deze oude beschavingen heeft 
nagelaten. Juist op het moment dat de Hebreeuwen deze gebruiken overnamen, werden 
ze door andere volkeren al aangepast, gemoderniseerd en opnieuw vormgegeven—door 
culturen die deze tradities al van oudsher kenden. 
Hoe zou Judea iets kunnen nalaten aan zijn voorgangers? Het is immers duidelijk dat de 
Hebreeuwen de laatste vertegenwoordigers waren van een achterhaald theocratisch 
stelsel. Zij hielden als enigen vast aan oude rituelen en het gezag van de priesterkaste uit 



116 

Leviticus, waarbij zij niet aarzelden om koningen die niet slaafs volgden van hun troon te 
stoten. In feite waren het de Israëlieten die het meest neerbuigend tegenover de oudheid 
stonden. De omliggende volkeren vergaten nooit de slavernij van de Hebreeuwen; 
wanneer men slaven nodig had, wist men dat deze te vinden waren in de landen van 
Judea. 

De Afkomst en Invloeden van de Bijbelse Gebruiken 

Het is noodzakelijk om telkens te benadrukken dat de Bijbel geen oorspronkelijk boek is. 
Geen enkel gebruik of ritueel dat erin wordt beschreven, vindt zijn oorsprong binnen 
haar eigen traditie. Integendeel, al deze praktijken komen reeds voor in oudere 
beschavingen zoals Egypte en het Oosten. Wanneer men zou beweren dat de Bijbel het 
brengen van dierenoffers tot een universeel of uniek niveau heeft verheven, 
bijvoorbeeld tot een grootschalige holocaust van runderen, dan zou men de feiten 
geweld aandoen. Dergelijke offers waren immers al lang ingeburgerd in Egypte, Perzië 
en India, ver voor de tijd dat Mozes ze voorschreef. 
Het reinigingsritueel door middel van wassen is eveneens zo oud als de Aziatische 
beschaving zelf. De technieken en opvattingen omtrent reiniging zijn daar 
diepgeworteld en blijven tot op heden onvergelijkbaar in hun oorsprong en uitwerking. 

De Bijbel als Samenvatting van Oudere Heilige Verhalen 

Verder valt op dat de Bijbel in wezen een verkorte weergave is van oudere heilige 
verhalen uit een periode die aan haar voorafgaat, verhalen die Mozes wellicht kende van 
het hof van de farao’s. In de Bijbel treffen we voortdurend passages aan die op zichzelf 
moeilijk te verklaren zijn, maar in hun geheel terug te vinden zijn in werken als de 
boeken van Manu en de Veda uit India. Het lijkt erop dat Mozes deze bronnen niet of 
nauwelijks heeft onderzocht. 

Het Systeem van Verboden en Reiniging 

Kenmerkend voor de Bijbelse teksten zijn de talrijke verboden en voorschriften. Zo 
mogen priesters geen contact hebben met dode dieren, kruipende dieren, of enig ander 
door de wet als onrein verklaard object, omdat zij anders zelf onrein worden. Toch 
ontbreekt in de Bijbel een duidelijke, allesomvattende catalogus van onreine zaken of 
een systematische opsomming van alles wat verboden is aan te raken op straffe van 
onreinheid. Dit staat in schril contrast met bijvoorbeeld de Indiase tradities, waar 
dergelijke lijsten gedetailleerd zijn uitgewerkt en de achterliggende gedachte veel 
uitgebreider wordt toegelicht. 
 
Dit is niet te vinden in de Bijbel. Het spreekt hier en daar van een zekere onreinheid van 
de mens, van de vrouwe, en bepaalde dieren, maar alles wordt links en rechts opgesomd, 
in een warrige wijze van herhaling waaruit het onmogelijk wordt om het idee achter de 
verboden en wetgeving te achterhalen.  
 
In de Indiase heilige boeken daarentegen vinden wij een volledige en speciale catalogus 
van alle omstandigheden van onrein worden, en van de objecten die het veroorzaken, en 
de wijze van reiniging beschreven, en daarbij een uitgebreid aantal redenen achter het 
idee die de verboden veroorzaken.  



117 

De Voorrang van Indiase en Bijbelse Tradities 

Een fundamentele vraag die zich opdringt, is: welke traditie gaat de ander vooraf? Is het 
de allesomvattende, gedetailleerde doctrine die uit India afkomstig is, met haar 
diepgaande raison d'être en uitgebreide reflecties op verboden en reiniging? De Indiase 
tradities zijn immers gekenmerkt door samenhang en systematiek, terwijl de Bijbel 
slechts fragmenten biedt die haastig zijn opgetekend, zonder duidelijke orde of 
innerlijke samenhang. Deze fragmenten kunnen pas in hun context worden begrepen 
wanneer zij worden vergeleken met oudere beschavingen, die als het ware de sleutel tot 
hun betekenis aanreiken. 
Het lijkt dan ook overbodig de vraag te stellen of de Bijbel werkelijk als eerste het 
concept van de eenheid van God introduceerde—een idee waarvan wordt aangenomen 
dat geen enkele andere traditie daarvoor in staat was het uit het domein van mysterie en 
bijgeloof te verheffen. Integendeel, het is aannemelijker dat Mozes zijn inspiratie 
ontleende aan de primitieve religieuze concepten van de Egyptische theogonie. Zijn 
voorstelling van Jehovah, een godheid die wordt getekend door wraakzucht en 
bloeddorst, die naties vernietigt, lijkt nauwelijks een stap vooruit te zijn maar veeleer 
het behoud van een primitief geloofssysteem. 

De Opvattingen over God en Oude Tradities 

Het idee van een soevereine meester over alle dingen, zoals dat in de Indiase tradities 
wordt voorgesteld, verschilt fundamenteel van de opvatting die in de Bijbel naar voren 
komt. De Indiase visie op het goddelijke is veelomvattender en heeft een diepere 
samenhang dan het beeld dat Mozes schetste van de God van Israël. 
Hoewel de Griekse Jupiter niet bekendstaat als het toonbeeld van moraliteit, valt er 
meer respect op te brengen voor zijn karakter dan voor de God van Mozes. Jupiter mag 
dan zijn tekortkomingen hebben, maar in tegenstelling tot de bijbelse God laat hij zijn 
altaar niet overspoelen door menselijk bloed. Dit vormt een opmerkelijk verschil in de 
manier waarop goddelijke macht en moraliteit worden voorgesteld binnen verschillende 
tradities. 
Er wordt vaak beweerd dat Mozes de tradities van het menselijk bestaan en het verhaal 
van de overstroming heeft bewaard voor het nageslacht. Toch zal blijken dat hij niet de 
oorspronkelijke bedenker is van de fabels die hij overlevert. Integendeel, Mozes eigende 
zich bestaande verhalen toe en paste deze naar eigen inzicht aan. Ditzelfde geldt voor 
andere elementen die hij heeft overgenomen en bewerkt. 
Wat moeten we denken van het sprookje uit de Arabische nachten, waarin de diefstal 
van een appel leidt tot de verbanning van de eerste mensen uit het paradijs, en daarmee 
tot de komst van alle ziektes die sindsdien de mensheid teisteren? Dit soort verhalen 
roept vragen op over hun oorsprong en geloofwaardigheid. 
Het blijft verbazingwekkend hoe snel menselijke wijsheid tevreden wordt gesteld, 
vooral wanneer het gaat om geloofszaken. Het is opmerkelijk dat mensen medelijden 
kunnen voelen voor zij die hun geloof behouden in tovenaars en wonderen. Toch blijft 
dit soort geloof hardnekkig voortbestaan, ondanks de twijfels en het ongeloof die 
dergelijke verhalen oproepen. 
Het is genoeg geweest om bij dit onderwerp stil te staan, dat vooral aanhang vindt bij 
hen die vasthouden aan het adagium: credo quia absurdum – “ik geloof het omdat het 
absurd is”. 
 
 
 



118 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

  



119 

Hoofdstuk 9: Authenticiteit van de Heilige Boeken van India 

Vanuit diverse hoeken klinkt de vraag om het bewijs van de authenticiteit van de Indiase 
heilige geschriften. Sommigen stellen deze vraag oprecht en in goed vertrouwen, terwijl 
het voor anderen slechts een cynische sneer is. Het is dan ook belangrijk om zorgvuldig 
uit te leggen hoe deze kwestie benaderd kan worden. 
Stel je voor dat een Europeaan aan een Chinees of Japanner het verhaal van Mozes, de 
Bijbel, de missie van Christus en de geschriften van de evangelisten zou uitleggen. 
Onvermijdelijk zou de logische reactie van deze toehoorders zijn: “Dat klinkt interessant, 
maar bewijs ons dan de authenticiteit van deze personen en hun werken, want wij 
moeten erkennen dat wij nog nooit van hen hebben gehoord.” Als het daarentegen over 
figuren als Boeddha of Confucius zou gaan, zou dat een heel ander verhaal zijn. 
Deze vergelijking onderstreept hoe vanzelfsprekend en vertrouwd Indiase en Chinese 
religieuze figuren zijn binnen hun eigen cultuur, terwijl Westerse figuren vaak onbekend 
zijn buiten hun invloedssfeer. Het benadrukt de noodzaak om niet alleen het bestaan, 
maar ook de echtheid van de heilige geschriften en hun auteurs te kunnen aantonen, 
zeker als men buiten de eigen traditie treedt. 

De Vraag naar Authenticiteit: Een Gesprek tussen Culturen 

In een denkbeeldig gesprek tussen een Europeaan en zijn Aziatische gesprekspartners, 
wordt de vraag naar de authenticiteit van heilige geschriften op scherp gezet. Onze 
landgenoot neemt het initiatief en wijst erop dat zijn toehoorders, afkomstig uit Japan of 
China, niet bekend zijn met de Gospels, noch deze in hun talen hebben bestudeerd. Hij 
stelt dat het bewijzen van de authenticiteit van deze geschriften eenvoudig zou moeten 
zijn. 
Hij benadrukt: “Het is het werk van vier verschillende auteurs.” Waarop hij vervolgt: “De 
eerste, Sint John, schreef…” Maar zijn gesprekspartner onderbreekt hem al snel en 
vraagt hem eerst het bestaan van deze man te bewijzen, alvorens verder te gaan met het 
boek zelf. 
De Europeaan probeert het opnieuw: “U hebt gelijk: Sint John was een visser van beroep, 
uitgekozen door Christus.” Direct volgt de tegenwerping: “Een andere naam alweer. Als 
u Sint John met behulp van Christus wilt bewijzen, bewijs dan eerst Christus, daar waar 
wij van hem verder ook niks weten.” 
De Europeaan erkent de scherpzinnigheid van zijn gesprekspartners en zegt: “Ik buig 
voor uw wijze van redenering, wijze Chinees.” Hij probeert het nogmaals: “Hoor dan, 
tijdens het 31e jaar van de heerschappij van Augustinus is een kind geboren wiens 
komst al was voorspeld.” Maar de Japanner reageert prompt: “Maar het is steeds weer 
hetzelfde; wie is dan deze Augustinus waar u over spreekt?” De Chinees uit zijn 
frustratie: “Ah, dit is te veel, u bent bezeten van namen. Bent u niet in staat om de 
echtheid van uw boek te bewijzen en haar historische context zonder al deze heren van 
wie wij nu voor het eerst horen erbij te betrekken?” 
Deze uitwisseling illustreert hoe moeilijk het is om de authenticiteit van heilige teksten 
te bewijzen aan iemand die geen enkele voorkennis heeft van de betrokken personen en 
gebeurtenissen. Het onderstreept de culturele afstand en het belang van context en 
gedeelde referentiekaders bij het bespreken van religieuze tradities. 
 



120 

De Grenzen van Bewijs en Autoriteit in Religieuze Discussies 

In het denkbeeldige gesprek dat hierboven is geschetst, wordt duidelijk hoe lastig het is 
om buiten de eigen culturele en religieuze kring de authenticiteit van heilige boeken te 
bewijzen. Wanneer onze landgenoot wordt uitgedaagd door zijn Aziatische 
gesprekspartners, realiseert hij zich dat hij gedwongen is om een volledige geschiedenis 
van de westerse beschavingen uit te leggen. Dit zou hem uiteindelijk brengen op een 
punt waarop zelfs de namen van helden, wetgevers en koningen uit het verleden niet 
meer te traceren zijn; hun voorgangers blijven onbekend en onverklaard. 
Deze impasse roept twee typische reacties op bij de toehoorders. De goedgelovige zal 
eenvoudigweg accepteren wat wordt verteld en zeggen: “Het is waar.” De scepticus 
daarentegen zal wantrouwend reageren: “Deze man neemt ons in de maling. Hij spreekt 
valsheid.” 

Het Gebruik van Indiase Autoriteiten 

Om het probleem te omzeilen, zou men kunnen verwijzen naar oosterse autoriteiten uit 
de Indiase traditie, zoals Rishi Bhrigu, die de verspreide wetten van Manu verzamelde en 
als land vereerd werd door heel India. Na hem volgde Narad, die leefde vóór de 
zondvloed, en anderen uit de oude traditie. 
Een andere benadering zou zijn om het gezag van de Veda’s aan te halen, zoals die 
volgens de Indiase traditie zijn geopenbaard in de eerste Krat Yuga, op de eerste dag van 
de creatie, tijdens de eerste manvantara van de huidige Kalpa. De eerste commentaren 
op deze heilige boeken dateren van de heilige Bhagiratha, een tijdgenoot van Bhrigu. 

De Onvermijdelijke Valstrik 

Het aanhalen van deze namen en autoriteiten leidt echter tot dezelfde valkuil als eerder: 
het roept triomfantelijke reacties op van bepaalde sceptische kampen, die het gezag van 
deze figuren betwijfelen. Spottend wordt er gereageerd: “Haha, u bespot ons met uw 
Bhrigu, uw Narada en uw heilige koning Bhagiratha. Wie zijn deze mensen die u voor 
autoriteit presenteert?” 
Deze uitwisseling benadrukt hoe het verwijzen naar namen en tradities die buiten het 
referentiekader van de toehoorder liggen, niet leidt tot overtuigend bewijs. Het blijft een 
uitdaging om authenticiteit en gezag over te brengen wanneer de culturele en 
historische context ontbreekt. 

De Onthulling van de Truc en de Grenzen van Kennis 

Wanneer de truc uiteindelijk aan het licht komt, blijft het een uitdaging om overtuigend 
te antwoorden. Zelfs wanneer men probeert te reageren via een reeks journalistieke 
artikelen en een uitgebreide uiteenzetting van de geschiedenis van alle oude 
beschavingen—een onderneming die het leven van diverse generaties zou beslaan—lukt 
het niet altijd om de scepticus te overtuigen en diens tegenwerpingen definitief te 
weerleggen. In zulke gevallen wordt het boek eenvoudigweg terzijde gelegd, zonder te 
vermelden dat het niet mijn schuld is dat vele mensen in onwetendheid verkeren en 
nooit het bestaan van oude beschavingen hebben onderzocht die ons duizenden jaren 
zijn voorgegaan. 
Het is ook een gemis dat er niet wordt toegegeven dat het niet aan mij ligt dat het Grieks 
en Latijn onderwezen wordt zonder te verwijzen naar hun moedertaal, het Sanskriet. 
Hetzelfde geldt voor het onderwijzen van geschiedenis zonder aandacht voor de moeder 



121 

der geschiedenis: die van India. Dit alles toont aan hoe beperkt de referentiekaders vaak 
zijn in het onderwijs en de culturele overdracht. 

Authenticiteit van de Heilige Boeken van India 

Het algemene en meest overtuigende bewijs betreft de authenticiteit van de heilige 
boeken van India. In mijn werk heb ik India meerdere malen genoemd als de beschaver 
van de wereld, zoals beschreven in de huidige editie en het eerste deel van het boek van 
de auteur. Mijn onderzoek was erop gericht om deze stelling te onderbouwen; dit doel 
stond centraal in mijn studie. 
Daarnaast heb ik deze bewijzen ook aangereikt in mijn onderzoek naar de Hebreeuwse 
en Indiase samenlevingen, evenals in de vergelijkingen die daaruit voortvloeiden. Door 
deze benaderingen en vergelijkingen heb ik geprobeerd de authenticiteit en de invloed 
van India en haar tradities aan te tonen binnen een bredere historische en culturele 
context. 

De Overlevering en Invloed van het Sanskriet en de Indiase Traditie 

De bewijzen die ik heb aangedragen, zijn niet alleen gebaseerd op de inhoud van de 
heilige boeken van India, maar ook op hun oorspronkelijke taal: het Sanskriet. Deze taal, 
waarin deze werken zijn geschreven, werd al vele eeuwen voordat Mozes leefde niet 
meer gesproken of geschreven. Dit onderstreept de diepe historische wortels en het 
unieke karakter van deze teksten binnen de menselijke beschaving. 

De Wetten, Gewoonten en Moraal van de Oudheid 

Wanneer wij in een land de wetten, gewoonten, moraal, religieuze ideeën en poëtische 
tradities van de gehele oudheid kunnen terugvinden, mogen wij terecht concluderen dat 
deze oudheid een wezenlijke invloed heeft gehad op de geschiedenis van dat land. India 
is zo’n land: het herbergt de volledige erfenis van deze oude tradities en vormt daarmee 
een unieke schakel in de ontwikkeling van menselijke cultuur en beschaving. 

India als Integrale Drager van Oude Tradities 

Geen enkel volk uit latere tijden heeft India volledig kunnen weerspiegelen; geen van 
hen beschikte over het geheel aan gebruiken en tradities die wij verspreid terugvinden 
in Perzië, Egypte, Judea, Griekenland en Rome. Alleen India bezit deze gebruiken in hun 
totaliteit en integriteit, wat haar een bijzondere positie geeft in de geschiedenis van de 
mensheid. 

Het Sanskriet als Moedertaal van Ooster- en Westerse Talen 

Naast haar culturele rijkdom is er ook het belang van het Sanskriet als taal. Deze 
prachtige, oorspronkelijke taal heeft niet alleen de idioomstructuur gevormd van alle 
talen uit het oosten, maar is ook van grote invloed geweest op het Grieks, het Latijn, de 
Slavische en Germaanse talen. Dit taalkundige bewijs ondersteunt de authenticiteit die 
wij toekennen aan de heilige boeken van India. 

Het Duurzame Bewijs van Authenticiteit 

Wanneer men wereldwijd zoekt, ongeacht het onderwerp, zijn er nergens meer 
indrukwekkende en tastbare bewijzen te vinden dan die welke verband houden met 
India. De tradities en teksten van dit land hebben duizenden revoluties doorstaan en de 



122 

ruïnes van vele eeuwen overleefd, wat hun authenticiteit en duurzaamheid overtuigend 
aantoont. 
 
 
 
 
 
 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

  



123 

Hoofdstuk 10 – Spiritualisme in de Bijbel 

In dit hoofdstuk wordt een reflectie gepresenteerd over het ontbreken van 
spiritualistische elementen in het werk van Mozes, dat vaak wordt geprezen om zijn 
verhevenheid. De zoektocht naar sporen van spiritualiteit, in het bijzonder het idee van 
de onsterfelijkheid van de ziel, blijkt vruchteloos te zijn. Ondanks herhaald onderzoek 
vanuit diverse perspectieven is er geen enkele gedachte, geen enkel idee, noch een 
woord te vinden dat zelfs maar de meest vage of verborgen verwijzing bevat naar een 
leven na de dood. 
Te midden van de uitbundige vieringen en de losbandigheid die beschreven worden, 
ontbreekt iedere oprechte roep naar de hemel of hoop op toekomstig leven. Wat 
resteert, zijn niet meer dan stierenoffers, somber bijgeloof en het vergieten van 
menselijk bloed in de naam van Jehovah. Hierdoor ontstaat een beeld van een religie 
waarin de spirituele dimensie, met name de verwachting van onsterfelijkheid of een 
hiernamaals, volledig afwezig lijkt te zijn. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

  



124 

Hoofdstuk 11 – De Moraliteit van de Bijbel 

In het beoordelen van de morele waarden die in de Bijbel naar voren komen, volstaat 
het om slechts één passage te citeren die de aard van deze moraal onderstreept. In 
Numeri, hoofdstuk 31, wordt beschreven hoe Mozes reageert na de terugkeer van het 
leger uit de strijd. Zijn woede richt zich op de hoofdofficieren en soldaten, niet vanwege 
hun daden op het slagveld, maar omdat zij vrouwen en kinderen in leven hebben 
gelaten. 
 
Mozes vraagt hun met klem: “Waarom heb je de vrouwen en kinderen gespaard?” 
Vervolgens geeft hij het expliciete bevel: “Dood alle mannelijke kinderen en de vrouwen 
die gehuwd zijn.” Alleen de jonge vrouwen die nog maagd zijn, worden gespaard en 
mogen voor zichzelf gehouden worden. 
 
Deze passage illustreert op indringende wijze het karakter van de morele voorschriften 
zoals die in de bijbelse tekst naar voren komen. Het toont een beeld van morele keuzes 
die, vanuit het perspectief van hedendaagse waarden, bijzonder hard en compromisloos 
zijn. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



125 

DEEL III – Het ontstaan van de Indische religieuze concepten en hun 
invloed op de westerse religie 

Hoofdstuk 1 – Zeus en Brahma: religieuze en kosmische overtuigingen 

In de vroege studies over de Indiase beschaving en haar religieuze dogma’s, waren veel 
schrijvers niet bekend met de taal en werden zij vaak beïnvloed door hun eigen 
vooroordelen. Hun werk bleef daardoor veelal beperkt tot het beschrijven van uitingen 
van aanbidding, waarbij het diepere religieuze idee slechts zijdelings aan bod kwam. 
Deze beschrijvingen varieerden sterk, afhankelijk van de verbeeldingskracht en het 
karakter van de betreffende auteurs. 

Het verval van de Indiase cultuur en de zoektocht naar haar oorsprong 

Wat veel onderzoekers aanvankelijk niet beseften, was dat zij zich bewogen in een land 
waarvan de culturele glans reeds eeuwen aan het vervagen was. Deze decadentie ging 
duizenden jaren terug. Het oorspronkelijke, zuivere geloof had plaatsgemaakt voor een 
rijke verzameling legenden en mythen, die zich in de loop der tijd opstapelden. Hierdoor 
werd het noodzakelijk om verder te kijken dan de uiterlijke schijn; men diende door te 
dringen tot de kern van de tempels, de oude tradities te bestuderen, en de Brahmanen te 
ondervragen om hun diepgewortelde geheimen te onthullen. Alleen op deze manier kon 
men zowel de ware glorie van het verleden als het huidige verval werkelijk begrijpen. 

De bijdrage van moderne onderzoekers 

Wij brengen hulde aan de onvermoeibare onderzoekers van onze tijd, onder wie Stange, 
Colebrook, Weber, Schlegel, Burnouf, Desgranges en anderen. Zij hebben ons de ogen 
geopend voor de wonderlijke wereld van de oude taal, waaruit zowel antieke als 
moderne idiomen zijn voortgekomen. Dankzij hun inspanningen begonnen wij langzaam 
het oude land te begrijpen dat gold als de wieg van het blanke ras. Tot dan toe hadden 
we ons vooral beziggehouden met het vertalen van fragmenten uit ontelbare filosofische 
werken en grote gedichten die India ons had nagelaten, in plaats van het oorspronkelijke 
idee te erkennen dat deze filosofische wetenschap en religieuze mythen aan de basis lag 
van de literatuur. 

Het oorspronkelijke religieuze idee in India 

De originele en pure Indiase religie laat slechts het erkennen van één God toe. Deze God 
wordt door de Veda beschreven als “hij die uit zichzelf bestaat, en hij die in alles is 
omdat alles in hem is”. Manu, die de Veda citeert, stelt dat deze God bestaat uit zichzelf, 
enkel door de geest kan worden gekend, niet vatbaar is voor de zintuigen, geen 
zichtbare delen heeft, eeuwig is, de ziel van alle wezens vormt en door niets kan worden 
omvat. 
 

Het Indiase Godsbegrip volgens de Mahabharata en de Veda’s 

De Mahabharata biedt een diepgaande definitie van het Indiase godsbeeld. Volgens dit 
oude epos is God één, ondeelbaar, zonder vorm of delen, eeuwig, alomtegenwoordig en 
almachtig. God wordt voorgesteld als de schepper van de hemelen en als degene die de 
werelden voortbrengt uit de oneindige leegte, waarna hij deze werelden lanceert in de 



126 

grenzeloze ruimte. Hij is de heilige beweger en de machtige oorsprong van het bestaan – 
zowel de effectieve als de materiële oorzaak van alles wat is. 
De Veda’s, de oudste Indiase religieuze geschriften, drukken dit godsbeeld uit in 
beeldende, poëtische taal. Zij laten zien dat de natuurverschijnselen – zoals de 
stromende Ganges, de brullende oceaan, de loeiende wind, de donderende wolken en de 
flitsende bliksem – allemaal manifestaties van God zijn. Alles in het universum is volgens 
de Veda’s een reflectie van Brahma’s geest; vanaf het begin der tijden bestaat het 
universum in zijn geest, en alles wat nu bestaat is een weerspiegeling van zijn beeld. 
De auteur concludeert dat, ondanks de ontwikkeling van de menselijke geest door de 
eeuwen heen, deze definitie van God nooit wezenlijk is veranderd of aangevuld. Het 
Indiase godsbegrip blijft fundamenteel en allesomvattend. 
Indiase theologen maken onderscheid in de manier waarop God wordt begrepen. In de 
eerste benadering wordt Zeus (in het Sanskriet Dyaus) voorgesteld als God die niet 
actief is en zich nog niet heeft geopenbaard. Dit duidt op een verschil in de manifestatie 
en aanwezigheid van het goddelijke binnen de Indiase religieuze traditie. 

De Scheppende Kracht volgens de Purana’s 

De Purana’s geven in hun commentaren op de heilige boeken een diepgaande en 
mysterieuze beschrijving van de goddelijke geest en de scheppende kracht. Zij spreken 
over een machtige, onmeetbare kracht waarvan de macht, levensenergie en kracht zich 
manifesteren gedurende de periode van creatie. Er wordt de vraag gesteld of deze 
kracht sliep, als een uitgebluste zon in het hart van uiteenvallende materie, en of het 
verval in deze kracht zelf lag of door haar werd bevolen. Was deze kracht de chaos, of 
juist het leven dat zich schuilhoudt voor het vernietigende element? Indien deze kracht 
het leven is, dan is zij ook haar vernietiger, want vernietiging vereist actie, en actie 
bestaat niet zonder haar aanwezigheid. 
De Purana’s vragen verder of deze scheppende kracht de werelden in het vuur heeft 
geworpen om ze te zuiveren en opnieuw te laten ontstaan uit vernietiging, zoals een 
boom die verdwijnt en weer geboren wordt uit haar zaad, dat zijn oorsprong vindt in het 
hart van de verrotting. 

Narayana: De Heilige Geest die Drijft op de Wateren 

Er wordt verwezen naar de geest die op de wateren drijft, en deze goddelijke 
aanwezigheid wordt Narayana genoemd. De naam Narayan wordt aangehaald als een 
voorbeeld van een uitdrukking die vergelijkbaar is met die uit de Bijbel, wat volgens de 
tekst een bewijs vormt voor de Indiase oorsprong van bepaalde Bijbelse begrippen. 
Om de betekenis van het woord Narayana te verduidelijken, wordt verwezen naar Manu 
(Boek I), waarin wordt uitgelegd dat de wateren ‘Naras’ worden genoemd omdat ze het 
product zijn van Nara, de heilige geest in het Sanskriet. Deze wateren vormen de eerste 
zichtbare manifestatie van Nara’s onopvallendheid (Ayana). Daarom wordt Brahma 
vervolgens Narayana genoemd – “hij die beweegt op de wateren”. 

Bijbelse Genesis en de Indiase Traditie: Parallellen en Interpretaties 

De eerste verzen van het Bijbelboek Genesis, hoofdstuk 1, bevatten opmerkelijke 
parallellen met Indiase religieuze concepten over de schepping. Zo lezen we in het Latijn 
“Terra autem erat inanis et vacua” (“De aarde was woest en onvolmaakt”) en “Et spiritus 
Dei ferebatur super aquas” (“En de geest van God ging over de wateren”). Deze zinnen 
geven uitdrukking aan de oertoestand van de schepping, waarin de aarde vormloos is en 
de goddelijke geest zich beweegt over het wateroppervlak. 



127 

Binnen de Indiase filosofie treffen we soortgelijke beschrijvingen aan. Nara, de heilige 
geest, en Ayana, het zich voortbewegende aspect van deze geest op de wateren, worden 
voorgesteld als manifestaties van de goddelijke aanwezigheid. De uitdrukking "ferebatur 
super aquas" komt overeen met het idee dat de heilige geest geboren wordt op de 
wateren en daar zijn kracht manifesteert. 
Deze overeenkomsten tussen de Bijbelse en Indiase beschrijving van de schepping 
worden door sommigen gezien als een duidelijk bewijs dat de Bijbel elementen heeft 
overgenomen van oudere Indiase tradities. De tekst stelt dat het bewijs hiervoor 
overduidelijk is en vraagt zich af of er nog meer nodig is om dit te bevestigen. Toch blijft 
er ruimte voor discussie—men zou nog kunnen proberen deze connectie te ontkennen 
door het belang van het Sanskriet te minimaliseren; hoewel theoretisch alles mogelijk is, 
zal uiteindelijk blijken wat houdbaar is. 

Brahma als Schepper: De Overgang van Non-actie naar Actie 

In dit kader wordt ook een belangrijke overgang beschreven in de Indiase traditie: 
wanneer Zeus tot Brahma wordt en daarmee God als scheppende en geopenbaarde 
kracht wordt voorgesteld. Dit is het moment waarop God niet langer passief is, maar 
actief optreedt als de Schepper. 
De Puranas bieden hier verdere toelichting: “Als Brahma van non-actie tot actie komt, 
komt hij niet om de natuur te scheppen, dat in haar essentie altijd al bestaat en haar 
attributen bestaan al in zijn onsterfelijke denken, hij kwam slechts om het tot 
ontwikkeling te brengen tot ontbinding.” Hiermee wordt benadrukt dat Brahma niet de 
bron is van de materie zelf, maar degene die het bestaande tot ontwikkeling brengt en 
uiteindelijk tot ontbinding leidt. 

Het Mysterie van de Scheppende Kracht en de Cyclus van Ontbinding en 
Wedergeboorte 

Het Onbegrijpelijke Werk van de Schepper 

"O God, creërende vader, in welke vorm wikkelt u zichzelf in tijden van actie!" Met deze 
uitroep wordt de verwondering en het onvermogen van de mens uitgedrukt om de ware 
aard van de scheppende kracht te begrijpen. De manifestaties van deze macht, 
voortkomend uit een ondoorgrondelijke wil, zijn overal zichtbaar: de golven van de 
oceaan rijzen op en zakken weg, de donder klinkt heftig maar is zo weer verdwenen, en 
ontelbare wonderen trekken aan ons voorbij. Leven ontstaat en vergaat; overal is de 
hand van God voelbaar, beschermend en sturend, maar ons verstand schiet tekort om 
het geheel te doorgronden of te aanschouwen. 

De Eerste Oorzaak en Menselijk Begrip 

Toch is het ondenkbaar om het bestaan van een eerste oorzaak te ontkennen, enkel 
omdat deze onzichtbaar is. Evenmin als iemand ooit zou overwegen zijn eigen denken te 
ontkennen, louter omdat het zich aan het oog onttrekt. Deze gedachte onderstreept de 
vanzelfsprekendheid van het bestaan van een scheppende kracht, ondanks het feit dat 
deze niet direct waarneembaar is. 

De Grootsheid van het Godsidee in de Heilige Boeken 

Het is onzeker of deze inzichten in overeenstemming zijn met de orthodoxe visie van 
Rome, maar persoonlijk roept het lezen van de heilige boeken een diep ontzag op. Zij 



128 

bieden een groots en zuiver beeld van God, vrij van de gebreken die sommigen in hun 
beweringen aan Hem hebben toegekend door hun eigen gedachten en verlangens op het 
Opperwezen te projecteren, en Hem zo te reduceren tot een middel voor hun eigen 
ambities. 

De Cyclus van Schepping, Ontbinding en Wedergeboorte in de Indiase Traditie 

Volgens de Indiase religie is materie onderworpen aan dezelfde wetten van ontstaan en 
verval als planten en dieren. Na een periode van leven volgt onherroepelijk de fase van 
ontmanteling: alles keert terug naar chaos. De harmonie van de werelden wordt 
verbroken, lucht, water en licht vermengen zich en verdwijnen; dit is de Parlay, de 
algehele ontbinding van het bestaande. Toch blijft er een zaad achter, dat zich in rust 
zuivert tot de dag dat Brahma opnieuw verschijnt om het te ontwikkelen en nieuw leven 
in te blazen. Zo begint de cyclus opnieuw: de scheppende kracht wekt het zaad tot groei 
en ontwikkeling, waarna het uiteindelijk weer tot ontbinding komt, gevolgd door 
wederopstanding via hetzelfde proces. 

De Intrinsieke Wet van Materie 

De kernwet van de materie is haar vergankelijkheid: door haar bestaan verdwijnt zij, 
wordt oud en sterft. Toch is er telkens weer herstel en vernieuwing; materie wordt 
hersteld en opnieuw tot leven gebracht, in een eeuwigdurende cyclus van vernietiging 
en wedergeboorte. 

De Overeenstemming tussen Indiase Openbaring en Moderne Wetenschap 

Een opmerkelijk feit is dat de Indiase openbaring, waarin wordt verteld over de 
langzame en geleidelijke vorming van de werelden, als enige van alle openbaringen 
overeenstemt met het wereldbeeld van de moderne wetenschap. Deze bijzondere 
parallel nodigt uit tot reflectie over de oorsprong en diepgang van oude religieuze 
tradities. 

De Relatie tussen Mozes en Oude Tradities 

Wanneer Mozes, door zijn omgang met de priesters van Egypte, bekend was met de 
verheven tradities, mogen we aannemen dat hij deze te hoogstaand achtte voor het 
begrip van het volk dat hij leidde. Mogelijk heeft hij daarom deze inzichten niet gedeeld 
met de mensen aan wie hij leidinggaf. Ook kan het zijn, zoals eerder gesuggereerd, dat 
Mozes slechts gedeeltelijk was ingewijd in de Egyptische mysteriën. 

Tijdcycli volgens de Veda’s 

Volgens de Veda’s duurt het herscheppen van de wereld een volledige dag van Brahma, 
wat gelijkstaat aan vier miljoen driehonderdduizend duizend mensenjaren. De periode 
van ontmanteling, de Pralaya, beslaat vervolgens een volledige nacht van Brahma, die 
evenveel mensenjaren telt als de dag. Deze cyclische opvatting van schepping en 
vernietiging vormt de kern van de Indiase kosmologie. 

Filosofische Stromingen over Schepping en Ontmanteling 

Dit leerstuk uit de heilige boeken over vernietiging en herschepping heeft geleid tot tal 
van filosofische systemen. Hoewel een diepgaande studie hiervan buiten het bestek valt, 
kunnen we volstaan met het behandelen van de twee hoofdopvattingen die de 
theologische scholen van India sinds oudsher verdelen. 



129 

De Eerste Richting: De Autonomie van Materie na de Schepping 

De eerste stroming stelt dat materie, eenmaal bevrucht door Brahma, het proces van 
transformatie spontaan voortzet zonder voortdurende, directe inmenging van God. Alles 
voltrekt zich volgens de eeuwige en onveranderlijke wetten van de natuur, door Hem in 
het begin ingesteld. 
Binnen deze visie stuwt materie zichzelf vanuit haar kern, ontwikkelt een eigen centrum 
van kracht, splitst zich op en strekt zich uit in de ruimte. Uit deze processen ontstaan 
dampen van lucht en water, waaruit op hun beurt bewoonbare werelden worden 
gevormd. 

Theologische Stromingen: De Rol van God in Schepping en Vernietiging 

Volgens de eerste opvatting verdwijnen uiteindelijk alle delen van de schepping, 
afhankelijk van hun grootte, één voor één. Ze doven uit, waarbij hun hitte en licht 
geleidelijk afnemen totdat ze volledig zijn verdwenen. Zo keert materie, ontdaan van 
haar meest actieve levens- en reproductieve componenten, terug naar de chaos die 
kenmerkend is voor de nacht van Brahma. 
Deze visie wordt door de Veda niet expliciet tegengesproken, maar staat wel onder 
kritiek van de orthodoxe stroming. Deze orthodoxen kennen aan het goddelijke een 
meer actieve rol toe in het kosmische proces. 
Hoewel de orthodoxen erkennen dat de natuur en de elementen spontaan uit zichzelf 
voortkomen, en dat het gehele bestaan zichzelf op een natuurlijke wijze voltrekt, stellen 
zij dat ook het einde van de werelden en materie op dezelfde wijze plaatsvindt: alles lost 
vanzelf op in de nacht van Brahma. Toch voegen zij daaraan toe dat God de ultieme, 
superieure wet is die al deze processen beheerst. God bestaat in deze wet, is 
voortdurend aanwezig in de transformaties, en doordringt alles. Volgens deze opvatting 
zouden de processen van het universum onmiddellijk tot stilstand komen als God zelfs 
maar voor een moment zijn handelingen zou staken of zijn steun zou terugtrekken. 
In India worden priesters alleen tot de religieuze orde toegelaten als zij zich kunnen 
vinden in deze tweede, meer religieus geïnspireerde visie, die superieur wordt geacht 
aan de eerste, meer autonome opvatting van materie. 
Het boek van Mozes houdt zich echter niet bezig met deze theorieën, die de basis 
vormen van de oosterse theologie, maar beperkt zich tot het weergeven van feiten. 
Moderne religies hebben deze diepgaande theorieën opgenomen in hun mysteriën, 
zonder expliciet de oorspronkelijke bron te vermelden. 

  



130 

Hoofdstuk 2 Brahma ontwaakt en de Schepping van de Devas 

De oorsprong van religieuze mythen 

Het is vastgesteld dat de fundamenten van alle religieuze mythen, zowel uit de oudheid 
als uit moderne tijden, via migratie uit India zijn voortgekomen. Dit is bijzonder goed 
zichtbaar in de legende van de Veda’s, welke integraal is opgenomen in het christendom, 
zonder dat daarbij expliciet naar de Indiase bron wordt verwezen. 

Het einde van de nacht van Brahma en het begin van de schepping 

Wanneer de nacht van Brahma zijn einde nadert en het moment van schepping 
aanbreekt, begint de Heer van alles met het ordenen van de wereld. Nadat de hemelen in 
twaalf delen zijn verdeeld, schept hij uit zichzelf wezens. Aan deze wezens schenkt hij 
niet alleen enkele van zijn eigenschappen, maar ook een deel van zijn kracht. 

De schepping van engelen en hun rangorde 

Nadat Brahma zijn wens uitspreekt dat er bewoners van de hemelen moeten zijn met 
een ondergeschikte geest die hem gehoorzamen en zijn glorie prijzen, ontstaan de 
engelen uit zijn gedachten. Zij haasten zich om zich rondom zijn troon te verzamelen. 
Deze wezens of engelen worden in een hiërarchie van kracht en perfectie geschapen. 
God wijst ieder van hen taken toe naar gelang hun bekwaamheid. De meest volmaakte 
wezens worden dicht bij hem geplaatst, terwijl de overige, de planeten, een plek krijgen 
in de meer afgelegen regionen van het universum. 

De kosmische strijd tussen Devas en Danvas 

Nauwelijks had Brahma zijn opdrachten uitgesproken, of er ontstond een gewelddadige 
onenigheid in het universum. De inferieure devta’s, die als woonplek de meer afgelegen 
delen van de hemel hadden gekregen, weigerden zich naar hun toegewezen plaats te 
begeven. Brahma had Vasuki aangesteld als hun leider—de planeten worden Vasuki 
genoemd omdat zij door levende wezens worden bewoond. Vasuki spoorde de devta’s 
zelfs aan om zich te verzetten, waardoor zij het vertrouwen stelden in de Devas, 
aangetrokken door de sterren die het beter voor elkaar hadden en hun rechtmatige plek 
wilden innemen. 
Dit conflict tussen de devas (sterren) en danvas (planeten) in de dyuloka (interstellaire 
ruimte) symboliseert het fenomeen van de oorsprong van sterren en planeten uit de 
zonnenevel. De strijd verbeeldt de aantrekking en afstoting tussen sterren en planeten. 
Planeten kunnen immers niet zonder sterren bestaan; ze worden aangetrokken door 
sterren, wat doet denken aan het verhaal van de zwaartekracht. Devas werden sterren 
genoemd omdat zij hun eigen licht uitstralen. Planeten worden Danvas genoemd omdat 
zij geen licht uit zichzelf hebben, maar ook Vasuki, omdat zij biologisch leven mogelijk 
maken. 
De danvas die zich onder de macht van Indra hadden geschaard, doorstonden moedig de 
schok van het conflict. De strijd ging onverminderd door, terwijl Brahma aanwezig was 
maar niets deed om de gebeurtenissen tot bedaren te brengen. 

De verbanning van Vasuki en de geboorte van de Rakshasa's 

Vasuki, die uiteindelijk door Indra werd verslagen, zag hoe zijn metgezellen uit angst 
van zijn zijde wegvluchtten. In hun onzekerheid verklaarden zij zich bereid om zich te 
onderwerpen aan de wil van Brahma. Brahma, echter geïrriteerd door hun eerdere 



131 

ongehoorzaamheid, verdreef hen uit de interstellaire ruimte. Hij wees hen een nieuwe 
plek toe: de aarde en andere planeten, waarbij hij voor hen de hel achterliet als 
onderkomen. Vanaf dat moment kregen zij de naam Rakshasa's, wat betekent 'de 
vervloekten'. 
Uit deze gebeurtenis zijn de Danva’s (de planeten) ontstaan, die in de Indiase poëzie 
bekend staan onder diverse namen: Rakshasa's, Nagas, Sarpas, Pisachs en Asura's. Deze 
wezens worden beschreven als entiteiten die voortdurend de Yajna’s (rituele offers) en 
de devotie van stervelingen verstoren. Stervelingen voelen zich verplicht om de deva's 
of engelen aan te roepen, evenals heilige personen, om deze verstoring tegen te gaan. 

De mythe van de aartsengel Michael en de opstand van de eerste schepselen 

Het is opvallend dat ook de mythe van de aartsengel Michael zijn oorsprong vindt in 
India. Het verbaast dan ook niet om deze figuur terug te vinden in Indiase tradities. 
Lange tijd was het moeilijk te bevatten dat het superieure wezen, de schepper, zulke 
halve goden zou creëren: wezens die schaars uit de nacht geboren werden, in opstand 
kwamen tegen heilige activiteit, en zonder het inzicht van de schepper verwikkeld 
raakten in een strijd, voortgedreven door hun trots en de ambitie om gelijk te zijn aan 
zijn macht. 
Nog voordat de Indiase mythen en hun overleveringen begrepen werden, was uit andere 
oude beschavingen en mythologieën al bekend dat de opstand van de eerste geschapen 
wezens tegen de schepper werd gebruikt om de oorsprong van het kwaad op aarde te 
verklaren. Dit motief keert steeds terug, ongeacht de cultuur of religie, als een verklaring 
voor het ontstaan van het kwaad en het conflict tussen goed en kwaad in de wereld. 

De strijd tussen titanen en goden in verschillende mythologieën 

De strijd van de titanen tegen Jupiter in de Griekse mythologie had een andere betekenis 
dan alleen het verklaren van het ontstaan van goed en kwaad, en de invloed van deze 
twee krachten op de natuur. In tegenstelling tot wat soms wordt gedacht, draaide deze 
mythe niet enkel om de oorsprong van morele principes, maar kreeg zij binnen de 
Griekse cultuur een eigen, unieke invulling. 
De Griekse mythologie, die haar wortels deels ontleende aan India en Azië, was 
onbekend met de oude geloven en de Veda’s. Zij was eerder een voortbrengsel van 
poëtische legenden, die leidden tot een eindeloze verscheidenheid binnen de klassieke 
poëzie. Tegelijkertijd vond het christendom in Egypte de oorspronkelijke tradities, die 
nog vrij waren van de overdrijvingen en fantasieën die door oosterse verbeelding waren 
toegevoegd. 
Zelfs als we de invloed van India buiten beschouwing laten, kunnen we stellen dat de 
Hebreeuwse en Christelijke openbaringen geen totaal nieuwe inzichten brachten. Of 
men de opstandige wezens nu titanen of engelen noemt, het doet weinig af aan het idee: 
het blijft een kwestie van benaming, want het principe en het onderliggende idee blijven 
identiek. 
De eerste mensen werden vaak geconfronteerd met het feit dat het kwaad om hen heen 
dikwijls het goede leek te overheersen. In hun poging om dit te verklaren en niet in staat 
het kwaad toe te schrijven aan God, die zij als de belichaming van het goede zagen, 
konden zij slechts de oorsprong van het kwaad zoeken in de strijd van de eerste 
geschapen wezens — wezens die uit goedheid waren voortgekomen — tegen God zelf. 



132 

Het Indiase Oorsprongsdenken en de Verklaring van Goed en Kwaad 

Uit India is de oeroude traditie afkomstig die ook weerklinkt in de leringen van 
Zoroaster, waarin de scheiding tussen het goede en het kwade als fundamenteel beginsel 
voor het begrijpen van de wereld wordt gezien. Deze traditie biedt een verklaring voor 
de voortdurende strijd tussen deze twee krachten die de wereld verdelen. 
Het is belangrijk om te beseffen dat het zuiveren en vereenvoudigen van het geloof niet 
betekent dat we de mythen en verhalen letterlijk moeten nemen of in overeenstemming 
moeten brengen met het idee van Gods eer, zijn aanwezigheid of zijn absolute macht. 
Juist wanneer we afstand nemen van inbeelding en poëzie, wordt ons begrip van de 
Schepper waardiger en dichter bij zijn wezen. 
De zoektocht naar de oorsprong van het kwaad dient niet buiten onszelf te worden 
gelegd. De wortels van het kwaad liggen in de zwakheid van de menselijke natuur; 
daarin schuilt het mysterie. Het blijft voor ons onbegrijpelijk wat het hogere wezen 
precies heeft bedoeld. In plaats van deze vraag te beantwoorden met vergezochte fabels 
of te ontkennen door tegenstrijdige verklaringen, is het beter om standvastig te 
vertrouwen op de onuitputtelijke goedheid van Degene die het kwaad niet als doel of 
onderdeel van zijn schepping heeft opgenomen. 
Indien het licht dat ons is gegeven soms zwak lijkt, moeten we niettemin moedig ons 
verstand volgen. Halfgoden, openbaring of profeten hebben ons niets geleerd wat dat 
innerlijke licht ons niet reeds had getoond. Zo zij ons iets gebracht hebben, dan is het 
hun poging, samen met die van hun volgelingen, om de gezonde leer van vrije wil en 
bewustzijn te verdringen. 

  



133 

Hoofdstuk 3 – De Indische Drie-eenheid: Haar Rol en de Schepping van de 
Aarde 

Het Ontstaan na Pralaya 

Na de periode van “Pralaya”, waarin de wereld volledig werd ontmanteld, verscheen 
Brahma volgens de overlevering van Manu. In deze fase trad Brahma naar voren in zijn 
volmaakte zuiverheid, waarbij hij zijn grootsheid weerspiegelde. Met zijn komst bracht 
hij orde in de chaos en schiep hij de natuur, door uit zijn denken en uit zijn eigen wezen 
alle schepselen voort te brengen. 

De Kosmische Nacht en de Oorsprong van het Universum 

De Bhagavad Gita beschrijft dat tijdens de ‘prachtige nacht’, waarin de bron van alle 
dingen zich ontwikkelde in de schoot van Brahma, een immens licht het oneindige heelal 
doordrong. In deze stralende gloed verscheen de buitenaardse geest, krachtig en 
majestueus. Deze verschijning transformeerde de chaos in een vruchtbare baarmoeder, 
gereed om de werelden, de schitterende sterren, de wateren, planten, dieren en de mens 
voort te brengen. 

Brahma en de Drie-eenheid 

Op dat moment, toen Zeus nog onbekend was en niet handelde, was het Brahma – de 
actieve en scheppende God – die centraal stond. Aan Brahma openbaarden zich drie 
personen, die hem bijstonden in zijn scheppingswerk, zonder zijn eenheid te schaden. 

Het Mysterie van de Trimurti 

Volgens de heilige Brahmanen en de heilige geschriften is de Drie-eenheid (de Trimurti) 
ondeelbaar in wezen en tegelijk ondeelbaar in haar handelen. Het is een mysterie van 
het hoogste niveau, dat mensen alleen kunnen begrijpen wanneer hun ziel wordt 
toegelaten zich te verenigen met de universele ziel in de sfeer van heiligheid. 

De Functies binnen de Drie-eenheid 

De Drie-eenheid bestaat uit Brahma, Vishnu en Shiva. Brahma representeert het 
scheppende principe en wordt in het Sanskriet aangeduid als de vader. 

De Rollen van Vishnu en Shiva binnen de Trimurti 

Vishnu: De Beschermer en Instandhouder 

Vishnu vertegenwoordigt het beschermende en instandhoudende principe binnen de 
Drie-eenheid. Hij wordt gezien als de zoon van God en de incarnatie van het Woord in de 
persoon van Krishna. Vishnu daalt neer op aarde, zowel als herder als profeet, met als 
doel de mensheid te redden. Na het vervullen van zijn taak, die gepaard gaat met geweld 
en een onnoembare dood, sterft hij om zo zijn werk te voltooien. 

Shiva: De Vernietiger en Vernieuwer 

Shiva, ook wel Nara genoemd, is de heilige geest die het principe van vernietiging en 
herstel belichaamt. Hij staat symbool voor de natuurlijke cyclus van verval en 
wedergeboorte, waarbij hij zowel de attributen van vruchtbaarheid en leven als die van 
verval en dood verenigt. Shiva vertegenwoordigt in één woord de Geest die de eeuwige 



134 

beweging van bestaan en ontbinding aanstuurt – de wet die aan alle dingen ten 
grondslag ligt. 

De Functie en Werking van de Trimurti 

De functies van deze Drie-eenheid vloeien voort uit de eerste handeling van creatie: 
Brahma schept, Vishnu beschermt en behoudt, en Shiva transformeert. God blijft op deze 
manier handelen in zijn drievoudige hoedanigheid, tot op het moment dat de natuur 
oplost en alles terugkeert naar chaos. 

De Universele Wet volgens de Vedische Openbaring 

Volgens de Vedische openbaring is materie onderworpen aan slechts één wet, die voor 
alle lichamen, planeten en dieren gelijk is. 

De Cyclische Wet van Schepping en Vernietiging 

Een zaad dat in de aarde wordt geplant, ontkiemt en brengt een plant of boom voort. 
Deze groeit, vergaat uiteindelijk, sterft en keert terug naar de aarde. Tijdens zijn leven 
heeft de plant of boom echter zaden voortgebracht, die op hun beurt weer kunnen 
uitgroeien tot een nieuwe boom—dezelfde boom die ooit is verdwenen. Dit cyclische 
proces geldt niet alleen voor planten, maar ook voor dieren en alles wat bestaat. 
Op dezelfde wijze is materie geboren uit een kiem, bevrucht door het superieure wezen. 
Materie ontwikkelt zich volgens vaste wetten, maar eindigt uiteindelijk, net als de plant, 
de boom en het dier, in verval: het wordt opgelost. Toch blijft er altijd een kiem over die 
zichzelf in stand houdt. Deze kiem bevrucht zichzelf opnieuw in de boezem van de grote 
ziel, de superieure macht, en geeft zo opnieuw geboorte aan het universum. 
Gedurende deze periode, wanneer alles wordt opgelost, raakt de Drie-eenheid verloren 
in haar vereniging, alsof ze niet bestaat, omdat ze niet zichtbaar is in actie. 
Wat het Indiase geloof charmeert, is dat het leidt tot eenheid en alle logische gevolgen 
accepteert. De simpelheid van haar grote en machtige wet van materie is subliem. 
Wij kunnen tevergeefs zoeken in alle religies en filosofische systemen naar ideeën die zo 
rationeel zijn en zo in overeenstemming met de wetten van de natuur en de waardigheid 
van God. 

Het Werk van de Drie-eenheid onder Brahma’s Leiding 

Onder leiding van Brahma produceert God uit materie eerst ether, lucht, licht, water en 
aarde. 
 

Schepping van het Leven en het Bewustzijn 

Vanuit de superieure ziel ontstaat het leven, oftewel de materie die we terugvinden in 
planten, dieren en mensen. Hieruit wordt vervolgens de ahamkara geschapen, het 
bewustzijn, oftewel de individualiteit (le moi) met al haar faculteiten. Dit aspect is uniek 
en vormt het bijzondere aanhangsel, voorbehouden aan de mens alleen. 

Het Ontstaan van Individualiteit en Ethiek 

Om onderscheid te maken in de werking van het bewustzijn, stelt de schepper het 
rechtvaardige en het onrechtvaardige vast. Tevens schenkt hij het denken aan de 
individuele geest (à ce moi), bedoeld om de redenerende wezens te begeleiden, die hij 
voornemens was voort te brengen uit zijn eigen substantie. 



135 

Schepping van Planten, Dieren en de Mens 

Nadat God planten, bomen en dieren had geschapen, en volgens de heilige boeken de 
natuur een lofzang van liefde en erkenning vormde, schiep Brahma de man en de vrouw 
uit het zuiverste deel van zichzelf. Na deze daad trok hij zich terug om te rusten en zijn 
scheppingswerk te bewonderen. 

De Kosmische Slaap en Ontwaken van God 

Wanneer God ontwaakt, vervult het universum haar doelen. Als hij slaapt, valt de geest 
in een diepe rust en wordt de wereld ontbonden. Tijdens deze serene slaap verliezen de 
bezielde wezens, die de principes van actie in zich dragen, hun functie en sensatie; het 
leven is dan zonder energie. 

De Volledige Ontbinding in de Superieure Ziel 

Wanneer alles gezamenlijk wordt ontbonden en opgelost in de superieure ziel, rust deze 
ziel van alle wezens in de meest volmaakte stilte. Na de terugkeer naar haar 
oorspronkelijke vorm, behoudt zij nog enige tijd de zintuigen, maar zonder haar functie 
te vervullen; uiteindelijk ontdoet zij zich van haar vorm. 
 

De Cyclus van Schepping en Ontbinding 

Wanneer de oer-elementen zich opnieuw verbinden, krijgt de materie weer vorm en 
komt tot leven. Dit proces is niet eenmalig, maar kenmerkt zich door een voortdurende 
afwisseling: alles wat door de superieure geest gecreëerd, bewogen of tot stilstand 
gebracht wordt, kan ook weer worden opgelost of hersteld. Schepping en ontbinding 
vormen zo een eeuwige cyclus waarin de geest zijn scheppingen telkens opnieuw laat 
ontstaan en vergaan. 

De Goddelijke Drie-eenheid: Brahma, Vishnu en Shiva 

God wordt in deze traditie gekarakteriseerd door drie essentiële eigenschappen, die elk 
een goddelijke manifestatie vertegenwoordigen. Brahma staat voor de schepping, 
Vishnu voor het behoud en Shiva voor de vernietiging en transformatie. Deze goddelijke 
drie-eenheid toont hoe het universum voortdurend verandert en beweegt tussen 
ontstaan, voortbestaan en vernieuwing. 

Reïncarnatie en Het Pad van Dharma 

Volgens de Indiase filosofie, net als in vele andere tradities, manifesteert God zichzelf op 
aarde vooral wanneer er zwakte of fouten bij de mens optreden. In zulke tijden 
reïncarneren machtige zielen, die de mensheid begeleiden en leiden op het pad van 
Dharma—het pad van rechtvaardigheid en orde. Zo blijft de goddelijke invloed altijd 
aanwezig om de balans te herstellen en het juiste pad te wijzen. 

De Drie-eenheid en Invloed op Andere Tradities 

De eenheid van de goddelijke drie-eenheid, hoewel verworpen door Mozes, is 
uiteindelijk het fundament geworden van de christelijke logica. Deze gedachtegang is 
onmiskenbaar beïnvloed door Indiase filosofieën, wat op verschillende plekken in de 
geschiedenis bevestigd wordt. 
 



136 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

  



137 

Hoofdstuk 4: Schepping van de Mens 
In het zuiden van India en op het eiland Ceylon, waar tradities nog in hun puurste vorm 
voortleven, leeft onder de mensen een oude legende over het ontstaan van de mensheid. 
In eenvoudige hutten van stro en heilige tempels wordt deze overlevering doorgegeven: 
of men nu een gewone Indiër vraagt, of een priester raadpleegt, allen zullen verwijzen 
naar het scheppingsverhaal zoals beschreven in de Veda’s. Ook in de Bhagavad Gita deelt 
Krishna deze wijsheid met zijn discipel en vriend Arjuna, in bijna identieke 
bewoordingen als die te vinden zijn in de heilige geschriften. 
De passages die tussen aanhalingstekens staan, zijn eenvoudige vertalingen van de 
oorspronkelijke tekst. 
De aarde was bedekt met bloemen, de takken bogen door het gewicht van het rijpe fruit, 
talloze diersoorten vulden de velden en de lucht, en witte olifanten zwierven ongestoord 
door de immense bossen. Brahma zag toen dat het moment was aangebroken om de 
mens te scheppen, opdat deze de aarde zou bewonen. 
Uit de grote ziel, uit de zuivere essentie, onttrok Brahma een vonk van leven. Hieruit 
bracht hij twee mensen voort: een man en een vrouw, noodzakelijk voor de 
voortplanting, net zoals bij planten en dieren. Hij schonk hen ahamkara—het besef van 
het eigen ik (ego)—en spraak. Daarmee plaatste hij de mens boven al het andere 
geschapene, maar ondergeschikt aan de Deva’s. 
Brahma onderscheidde de mens door kracht, vorm en macht, en gaf hem de naam 
Adima, wat in het Sanskriet ‘de eerste mens’ betekent. De vrouw verleende hij gratie en 
zachtheid, en zij werd Heva genoemd, dat wat het leven vervolmaakt. 
Door Adima een metgezel te schenken, voltooide de Heer het leven dat hij hem had 
gegeven. Zo schiep hij de omstandigheden waarin de mensheid tot leven zou komen. In 
hemel en op aarde verkondigde hij de gelijkheid tussen man en vrouw. 

Het Heilige Principe en de Oorsprong van de Mensheid 

Het heilige principe, een fundamenteel idee dat zowel in de oudheid als in de moderne 
tijd vaak niet volledig begrepen is door wetgevers, werd in India enkel verworpen onder 
de negatieve invloed van de Brahmaanse priesters. Dit principe vormde echter een 
essentieel uitgangspunt voor het menselijk leven en de inrichting van de samenleving. 
De Heer schonk aan Adima en Hera het eiland dat bij de Grieken bekend stond als 
Taprobane, het huidige Ceylon. Deze plek werd aangewezen als hun woonplaats: een 
paradijs met een mild klimaat, overvloedige producten en prachtige vegetatie – de wieg 
van de mensheid. Tot op de dag van vandaag wordt dit eiland beschouwd als de 
schitterendste parel van de Indische Oceaan. 
De Heer sprak tot Adima en Hera: "Gaat, vermeng u en breng wezens voort die uw 
levende beelden zullen zijn op aarde, voor eeuwen en eeuwen nadat jullie teruggekeerd 
zijn tot mij. Ik, de schepper van alles dat leeft, heb jullie geschapen om mij te aanbidden 
gedurende jullie leven. Wie in mij gelooft, zal deelgenoot zijn van het geluk na het einde 
der dagen. Ik stuur daarom uw kinderen weg opdat ze mij niet vergeten, want ik zal met 
u zijn zolang zij mijn naam aanroepen." 
Daarop verbood hij Adima en Hera om Ceylon te verlaten en zei tegen hen: "Jullie 
opdracht is om dit eiland te bevolken, dat ik voor jullie heb verzameld ter vreugde en 
gemak. Jullie taak is mijn aanbidding te vestigen in de harten van allen die geboren 
worden. De rest van de wereld is nu nog niet bewoonbaar. Als het aantal van jullie 
kinderen zo groot wordt dat het eiland niet meer toereikend is, laat hen mij dan 
raadplegen door Yajna te verrichten, en ik zal mijn wil openbaren." 



138 

De Liefde en het Begin van Onrust 

Na de woorden van de Heer verdween hij in stilte. Adima wendde zich tot zijn vrouw, die 
hem met blijdschap aankeek. Hij nam haar in zijn armen en kuste haar teder, terwijl hij 
haar naam, Hera, mompelde. Zachtjes fluisterde zij zijn naam terug, Adima, terwijl ze de 
kus ontving. De nacht viel; in de bomen zwegen de vogels. De Heer was tevreden, want 
uit de vereniging van man en vrouw was de liefde geboren. 
Brahma leerde zijn schepselen dat het samengaan van man en vrouw zonder liefde 
immoreel zou zijn, in strijd met de natuur en haar wetten. Adima en Hera leefden lange 
tijd in volmaakt geluk; ze kenden geen verdriet en hoefden slechts hun handen uit te 
strekken om het heerlijkste fruit te plukken en rijst van de beste kwaliteit te verzamelen. 

De Opkomst van Onrust 

Op een dag begon echter een vaag gevoel van onrust hen te bekruipen. Jaloers op hun 
geluk en het werk van Brahma, inspireerde de Prins van de Rakshasa's, de geest van het 
kwaad, hen met een verstorend verlangen. "Laten we het eiland doorzoeken," zei Adima 
tegen zijn metgezel, "om te zien of er niet ergens een plek is die nog mooier is dan deze." 
Hera volgde haar echtgenoot en samen zwierven ze dagen en maanden rond, rustend bij 
heldere fonteinen en onder de schaduw van een reusachtige banyanboom die hen 
beschermde tegen de zon. Maar hoe verder ze gingen, hoe meer Hera werd overmand 
door een onverklaarbare angst. Op een gegeven moment zei Adima tegen haar: "Laten 
we niet verder gaan, het lijkt alsof wij de Heer ongehoorzaam zijn. We hebben al de 
plaats verlaten die hij voor ons had gemaakt." 

De Oversteek naar het Onbekende Land 

Ondanks hun twijfels zetten Adima en Heva hun tocht voort. Aan de grenzen van Lanka 
stuitten zij op een smalle zee-engte, waarachter zich een uitgestrekt en onbekend land 
bevond. Een smal, rotsachtig pad verbond Lanka met dit mysterieuze land, als een brug 
die uit de diepte van het water oprees. 
Aangetrokken door nieuwsgierigheid betraden ze samen deze doorgang. Bij aankomst 
werden ze overweldigd door het adembenemende landschap: statige bomen sierden de 
horizon en vogels in talloze kleuren fladderden tussen de bladeren. Adima was 
opgetogen en riep uit dat de bomen ongetwijfeld heerlijke vruchten zouden dragen. Hij 
stelde voor om het nieuwe land te verkennen en de vruchten te proeven, met het idee 
dat als dit land werkelijk beter was, ze er zouden kunnen blijven. 
Heva echter, vervuld van angst, smeekte Adima om geen daad te verrichten die de Heer 
zou kunnen ontstemmen. Ze vond dat wat ze hadden al voldoende was: rein water en 
smakelijke vruchten waren immers aanwezig. Waarom zou men meer willen zoeken? 
Adima erkende haar bezorgdheid, maar stelde voor dat het geen kwaad kon om het 
onbekende land te bezoeken dat zich zo uitnodigend toonde. Heva trilde hevig toen ze de 
rots naderden. In een gebaar van liefde en vastberadenheid tilde Adima zijn vrouw op 
zijn schouder om samen de afstand te overbruggen naar hun verlangen. 
Maar zodra ze de overkant bereikten, werden hun verwachtingen wreed verstoord. In 
een oogwenk verdwenen de bomen, bloemen, vruchten en vogels die ze vanaf de andere 
zijde hadden aanschouwd, in een geweldig rumoer. De stenen waarop ze de zee waren 
overgestoken zonken naar de bodem; wat restte waren slechts scherpe punten van steen 
en rots, waar eerst de brug was geweest—vernietigd door een hogere macht als gevolg 
van hun ongeluk. 



139 

De Brug van Adima en de Betekenis van Adam’s Peak 

In de Indische oceaan, tussen het oostelijke punt van India en het eiland Lanka, rijzen 
stenen die tot op de dag van vandaag in de regio bekendstaan als Palam Adima, oftewel 
de brug van Adima. Volgens de overlevering markeert deze brug de plek waar de eerste 
mensen het vasteland betraden. 
Reizigers die met boten onderweg zijn naar China en India en de Malediven zijn 
gepasseerd, zien als eerste kenmerk van de Indiase kust de blauwachtige piek die 
majestueus oprijst uit het water en vaak door wolken wordt omringd. Deze piek, die aan 
de voet van de brug ligt, is de legendarische plaats waar volgens het verhaal Adima en 
Heva het vasteland bereikten. Vanaf het begin der tijden draagt deze berg de naam 
Adam’s Peak, een benaming die ook in de moderne geografie wordt gebruikt. 
De vegetatie die Adima en Heva van verre hadden gezien, bleek uiteindelijk een 
misleidende luchtspiegeling te zijn. Deze fata morgana was het werk van kwaadaardige 
krachten, die hen wilden verleiden tot ongehoorzaamheid. 
Na deze ontmaskering van de schijnbare overvloed, stortte Adima zich huilend neer op 
het kale zand. Heva daarentegen bleef hoopvol en sprak hem moed in: zij riep hem op 
niet te wanhopen, maar zich te richten tot de schepper van alle dingen en samen om 
vergeving te bidden. 

Goddelijke Vergeving en Het Begin van Verlossing 

Terwijl Adima en Heva hun verlies en spijt verwerken na hun ongehoorzaamheid, klinkt 
er een stem vanuit de wolken. Deze goddelijke stem richt zich tot Heva en erkent haar 
liefde voor haar man als haar enige zonde, een liefde die haar was opgedragen door de 
Heer zelf. God spreekt haar moed en hoop toe, en verklaart dat hij haar vergeeft, evenals 
Adima omwille van haar. Echter, er wordt duidelijk gemaakt dat zij niet meer mogen 
terugkeren naar de plek die oorspronkelijk voor hen was voorbestemd. 
De ongehoorzaamheid van Adima en Heva heeft grote gevolgen: het kwaad krijgt 
toegang tot de aarde. Hun nakomelingen zullen veroordeeld zijn tot arbeid en lijden als 
gevolg van hun fout. Zij zullen in de loop der tijd God vergeten, raken verdorven, maar 
de Heer belooft dat hij Vishnu zal sturen, die zichzelf zal incarneren in de baarmoeder 
van een vrouw. Door deze incarnatie wordt er hoop en de mogelijkheid tot verlossing 
geboden, zodat mensen door gebed hun lijden kunnen verzachten en een nieuw leven 
kunnen ontvangen. 

De Troost van Arbeid en Verlossing 

Hoewel Adima en Heva vergeving hebben ontvangen, moeten zij vanaf dat moment altijd 
werken om in hun levensonderhoud te voorzien. Deze Indiase legende, zoals beschreven 
door Srimat Sayanachrya in zijn tekst en commentaar op de Veda’s, wordt gekenmerkt 
door grootsheid, logica en eenvoud. 

Krishna: De Beloning voor Heva’s Hoop 

De komst van de verlosser Krishna, geboren uit een vrouw, wordt voorgesteld als een 
beloning voor Heva. Zij heeft nooit aan God getwijfeld of zich tegen hem verzet. Haar 
daden waren slechts ingegeven door liefde voor haar man, zoals God haar had 
opgedragen. Dit brengt troost en schoonheid in het verhaal: Heva wordt voorgesteld als 
een strijdbare vrouw, en het is begrijpelijk dat een van haar dochters uiteindelijk de 
moeder wordt van de verlosser. 



140 

De Interpretatie van de Eerste Zonde: Kritische Reflectie 

Het roept vragen op waarom de Hebreeuwse schrijver deze versie niet letterlijk kon 
overnemen zonder veranderingen of vermenging. Was dit het gevolg van vergetelheid, 
of zat er een bewuste bedoeling achter? Het lijkt erop dat er sprake was van een plan, 
waarbij Mozes ervoor koos om de vrouwen het volledige gewicht van de eerste zonde te 
laten dragen. Deze keuze lijkt ingegeven door de laffe eerbied voor de gebruiken van die 
tijd, wat geleid heeft tot een onjuiste weergave van de oorspronkelijke oosterse tradities. 
Deze conclusie vraagt om verdere overdenking. Hoe verleidelijk het ook is om deze 
opvatting te aanvaarden, er moet een duidelijke reden zijn om haar te verwerpen, zowel 
binnen de Indiase als de christelijke religie. Het is immers ondenkbaar om aan te nemen 
dat God uit zwakte zou handelen en, enkel vanwege de verhuizing van de eerste mensen, 
de hele mensheid zou verdoemen. Zo’n motief past niet bij het goddelijke karakter zoals 
dat in beide religies wordt voorgesteld. 

Reflectie op de Eerste Mensen en de Oorsprong van de Eerste Zonde 

Binnen deze traditie wordt de situatie van de eerste mensen voorgesteld als een 
bijzondere uitzondering. Zij waren de eersten die alle ontberingen moesten doorstaan, 
waardoor hun kwetsbaarheid en zwakheden zichtbaar werden. Hun aard was gevormd 
door het instinct om tussen goed en kwaad te onderscheiden. In plaats van God, hun 
Schepper, te verwijten voor hun toestand, kozen zij ervoor hun ellende te zoeken in de 
initiële migratie die zij ondernamen. 
 
De eerste zonde, zoals die in alle religies en culturen terug te vinden is, wordt een 
universeel menselijk gegeven. Niet alleen in de grote wereldgodsdiensten, maar zelfs 
onder de meest afgelegen volkeren van Afrika en Oceanië, duikt dit motief op. 
 
Mogelijk getuigt deze traditie van een herinnering aan het eenvoudige en gelukkige 
bestaan van de eerste bewoners van de aarde. In die tijd was de aarde dunbevolkt, 
heerste er overvloed, en was alles wat nodig was voor het leven zonder arbeid 
beschikbaar. Het leven was onbezorgd en de essentie van de menselijke ervaring was 
nog niet getekend door schaarste of inspanning. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

  



141 

Hoofdstuk 5: De Vrouwen van de Veda’s en de Vrouwen van de Bijbel 
 
In de Veda’s wordt de vrouw een aanzienlijke mate van respect toegekend, een respect 
dat zelfs de grens van verering nadert. Dit is opmerkelijk, zeker wanneer men bedenkt 
dat in Europa vaak wordt verondersteld dat het verre oosten de vrouw haar 
waardigheid heeft ontnomen en haar louter heeft gereduceerd tot een instrument van 
plezier en passieve gehoorzaamheid. Deze wijdverspreide misvatting blijkt echter niet 
op te gaan voor het oude India. 
De situatie zoals die gold in de oudheid, ging niet op voor India. Sterker nog, de verheven 
daden van Christus hebben daadwerkelijk bijgedragen aan het herstel van de sociale 
positie van vrouwen, een positie die zij genoot in de begintijd van de mensheid. 
Het is belangrijk te beseffen dat het verval van het Brahmanisme en de opkomst van 
sektarisch geloof de oorspronkelijke situatie in het oosten hebben veranderd. Hierdoor 
werden vrouwen teruggebracht tot een positie van gehoorzaamheid, een situatie die 
zelfs vandaag de dag nog niet volledig uit onze samenleving is verdwenen. 

De Heilige Boeken van India over de Vrouw 

Laten we enkele uitspraken uit de heilige boeken van India beschouwen. Hierin wordt 
gesteld dat de man krachtig is en de vrouw mooi, waarbij de man wordt begiftigd met 
rede, terwijl de vrouw de wijsheid bezit die daadwerkelijk opereert. De een kan niet 
zonder de ander bestaan; daarom heeft de Heer beide geschapen met het oog op deze 
wederzijdse afhankelijkheid en harmonie. 

De Onmiskenbare Waarde van de Vrouw in de Oude Indiase Traditie 

Binnen de oude Indiase geschriften wordt de vrouw gezien als een essentieel en 
onmisbaar onderdeel van het menselijk bestaan. De man wordt als incompleet 
beschouwd zonder de vrouw, en een man die niet trouwt op het juiste moment in zijn 
leven, verliest daarmee zijn richting en vervulling. Dit onderstreept niet alleen de 
wederzijdse afhankelijkheid tussen man en vrouw, maar ook het belang van de 
huwelijkseenheid in spirituele en sociale zin. 
Het respect voor de vrouw komt krachtig naar voren in verschillende uitspraken uit de 
geschriften: wie de vrouw veracht, veracht zijn eigen moeder; wie door een vrouw 
wordt vervloekt, is ook door God vervloekt. De tranen van een vrouw worden 
beschouwd als zo krachtig dat zij het vuur uit de hemelen kunnen laten neerdalen op 
degenen die deze tranen veroorzaken. Degene die zich verheugt in het leed van een 
vrouw, zal geen gehoor vinden bij God, die zijn gebeden naast zich neerlegt. 
De liederen van vrouwen worden als bijzonder aangenaam ervaren door de Heer. Het 
wordt daarom als ongepast gezien als een man God wil eren zonder de aanwezigheid of 
de betrokkenheid van de vrouw. In religieuze rituelen wordt de vrouw een actieve rol 
toegekend: de priester moet haar toestaan wierook te branden op het altaar wanneer 
een Yajna wordt uitgevoerd, of deze nu bedoeld is voor fruit, bloemen, het huishouden of 
de schepping zelf. 
Het was volgens deze traditie het gebed van de vrouw dat de Schepper ertoe aanzette de 
man te vergeven; een ieder die dit vergeet, wordt als vervloekt beschouwd. Een 
deugdzame vrouw behoeft geen reiniging, want zij is nooit onzuiver, zelfs niet wanneer 
zij wordt getroffen door onreinheid. 
Verder wordt het belang van respect voor de moeder benadrukt: wie de pijnen die zijn 
moeder bij zijn geboorte heeft geleden vergeet, zal volgens de teksten drie 



142 

opeenvolgende levens lang wedergeboren worden in het lichaam van een uil. Dit 
illustreert de ernst waarmee het respecteren van de moeder wordt opgevat. 
Er is volgens deze geschriften geen grotere misdaad dan het vervolgen van een vrouw 
door misbruik te maken van haar kwetsbaarheid en haar zo het recht op erfenis te 
ontnemen. In plaats daarvan wordt elke broer aangespoord zijn zus te eren door haar 
het beste deel van zijn vee, de zuiverste saffraan uit zijn oogst en het mooiste juweel uit 
zijn kist te schenken. 

De Rol en Waarde van de Vrouw in de Oude Indiase Geschriften 

In de oude Indiase traditie wordt de vrouw beschouwd als de hoedster van het 
huishouden. Haar aanwezigheid brengt geluk aan de beschermende heilige wezens 
(Devas) van het huis, en het wordt als ongepast gezien dat zij het werk op de velden zou 
moeten verrichten. Binnen haar rol is zij bedoeld als de troost voor de man na zijn harde 
werken en als degene die hem bijstaat en geruststelt in tijden van tegenspoed. 
Deze opvattingen zijn niet geïsoleerd of slechts in één bron te vinden; ze zijn juist 
kenmerkend voor de toon en inhoud van alle oude Indiase geschriften. Overal in deze 
teksten klinkt hetzelfde respect en dezelfde liefde voor de vrouw door. Ook wordt 
benadrukt hoe latere aanpassingen, vooral door de Brahmanen, het oorspronkelijke 
gedachtegoed van Manu hebben gewijzigd. Door hun bewerkingen trachtten zij hun 
ideeën van dominantie te legitimeren, waardoor de vrouw in veel situaties een meer 
onderdanige en dienstbare rol kreeg toebedeeld. Toch blijft de echo van het 
oorspronkelijke principe, dat de vrouw een centrale en gerespecteerde positie inneemt, 
nog steeds herkenbaar. 
In de reeds besproken passages uit de geschriften wordt onderstreept dat vrouwen 
bescherming verdienen van hun vaders, broers, echtgenoten en de broers van hun 
echtgenoten, om zo te kunnen leven in welzijn en voorspoed. Daarnaast maken de 
teksten duidelijk dat in gezinnen waar vrouwen lijden en ongelukkig zijn, ook de familie 
als geheel achteruitgaat. Omgekeerd geldt dat wanneer vrouwen geliefd, gerespecteerd 
en met zorg omringd worden, het hele gezin floreert en vooruitgang boekt. 

De Eer en Bescherming van de Vrouw in de Oude Indiase Geschriften 

De oude Indiase geschriften benadrukken herhaaldelijk het grote belang van respect 
voor de vrouw binnen het gezin en de samenleving. Waar de vrouw met eerbied wordt 
behandeld, heerst er tevredenheid onder de goddelijke machten. Gebrek aan respect 
voor haar resulteert echter in mislukking van alle inspanningen en ondernemingen 
binnen dat huishouden. Het lot van een gezin wordt dus direct verbonden aan de 
bejegening van de vrouw. 
Indien een vrouw in haar huis niet de waardigheid en erkenning ontvangt die zij 
verdient, kan haar onvrede leiden tot de ondergang van het huishouden. Het gezin wordt 
dan getroffen door rampspoed en lijkt te worden vernietigd door een onzichtbare, 
krachtige vloek. Dit onderstreept dat het welzijn en de harmonie van het hele huis 
afhankelijk zijn van het geluk en het respect van de vrouw. 
De geschriften veroordelen het ten zeerste als familieleden zich op welke wijze dan ook 
meester maken van het eigendom van een vrouw, zoals haar bezittingen, 
vervoermiddelen of sieraden. Degenen die zich hieraan schuldig maken, worden 
veroordeeld tot een lagere levensvorm bij hun volgende geboorte, waarmee de ernst van 
deze zonde wordt benadrukt. 
Het persoonlijke geluk en uiterlijk van de vrouw worden eveneens van groot belang 
geacht. Wanneer een vrouw niet gelukkig is en zich niet passend kan kleden, mist haar 



143 

echtgenoot het geluk dat zij hem zou kunnen brengen. Dit heeft direct negatief effect op 
het huwelijk, dat dan leeg en vruchteloos blijft. 
Andersom geldt: wanneer de vrouw gelukkig is, straalt dit af op het hele gezin en is er 
sprake van voorspoed en harmonie. Het welzijn van de familie is dus onlosmakelijk 
verbonden met het welzijn van de vrouw. 
Over de ideale echtverbintenis stellen de teksten dat de deugdzame vrouw een waardige 
echtgenoot verdient, en omgekeerd dat een verstandig man een vrouw waardig aan zijn 
karakter zou moeten hebben. Hierdoor wordt de gelijkwaardigheid en het belang van 
wederzijds respect binnen het huwelijk onderstreept. 
In de Vedische periode werd het huwelijk beschouwd als een onverbrekelijke band. Zelfs 
na het overlijden van een van de partners bleef deze band voortbestaan als er kinderen 
uit het huwelijk waren voortgekomen. De achterblijvende echtgenoot leefde voort met 
de herinnering aan zijn of haar partner, in afwachting van een uiteindelijke hereniging in 
de schoot van Brahma, waar de verloren gegane heilige genegenheid weer zou worden 
hersteld. 

Het Verval van de Oorspronkelijke Moraal en de Rol van de Vrouw 

De vroege menselijke beschaving, zoals weerspiegeld in de oudste Indiase geschriften, 
wordt gekenmerkt door een diep besef van moraal, plicht en eer. In die begintijd, toen de 
mensheid nog niet was aangetast door de verderfelijke ambities die later de aarde 
zouden verdelen en overspoelen met ruïnes, heerste er een zuivere toewijding aan 
hogere waarden. De oorspronkelijke mens was zich nog bewust van haar hemelse 
oorsprong en de heilige onschuld van het eerste bestaan. 
In het licht hiervan is het onmogelijk om het Judaïsme, met zijn bijgeloof, immoraliteiten 
en wreedheden, te accepteren als de bron van de eerste openbaringen of als inspiratie 
voor moderne intelligentie. Samen met Perzië en Egypte wordt duidelijk dat deze 
samenlevingen slechts het product zijn van het verval van de Vedische maatschappij. Zij 
hebben weliswaar enkele krachtige tradities van hun moederland overgenomen, maar 
deze werden vervormd en aangepast aan de moraal van hun eigen tijd. 
Het directe gevolg van de verderfelijke overheersing door de Indiase priesters was de 
vernedering en morele devaluatie van de vrouw. Waar zij gedurende de Vedische 
periode werd geëerd en gerespecteerd, raakte haar positie ernstig aangetast door deze 
machtsverschuivingen. Ook in Egypte leidde de invloed van de Brahmanen tot een 
streng sektarisch kastensysteem, waardoor de bestaande ongelijkheid werd 
gehandhaafd en verandering onmogelijk werd gemaakt. 
De lessen uit deze geschiedenis zijn eenvoudig, maar krachtig. Wie de mens wil 
onderwerpen en reduceren tot een ondergeschikte intelligentie, hoeft slechts de vrouw 
te degraderen en te demoraliseren. Snel zal dan ook de man een inferieur wezen 
worden, zonder kracht om te strijden tegen tirannie en onderdrukking. Zoals in de 
Veda's wordt gesteld: "de vrouw is de ziel van de mensheid." De manier waarop een 
samenleving haar vrouwen behandelt, is bepalend voor haar morele en spirituele kracht. 

De Centrale Rol van de Vrouw in de Oorspronkelijke Moraal 

De mysterieuze en onbekende schrijver van de heilige Indiase geschriften doorzag als 
geen ander de essentiële rol van de vrouw binnen het gezin en de samenleving. De 
vrouw—als dochter, echtgenote en moeder—verbindt de familie op de meest heilige 
wijze en inspireert haar naasten tot tederheid en de hoogste deugden. Door haar invloed 
binnen het gezin, vormt zij de morele kern van de gemeenschap. 



144 

Toch zagen corrupte priesters, verblind door hun hunkering naar macht, dat juist deze 
verbindende kracht moest worden ondermijnd om hun eigen overheersing veilig te 
stellen. Door de positie van de vrouw te verzwakken, konden zij hun dominantie 
vestigen en de oorspronkelijke harmonie en gelijkwaardigheid ontwrichten. 
Was het de taak van Mozes om deze balans te herstellen en de vrouw haar 
oorspronkelijke, volwaardige rol terug te geven, zoals zij die ooit vervulde in de oude 
Oosterse beschavingen? Het antwoord is ontkennend. In plaats daarvan gaf Mozes toe 
aan de heersende moraal van zijn tijd, waartegen hij machteloos stond. Dit feit 
ondermijnt het idee van een goddelijke openbaring die morele vooruitgang zou brengen. 
Hier staat een beschaving—ouder dan de zijne—die de vrouw gelijkstelt aan de man, en 
haar een eerlijke en evenredige plaats binnen familie en samenleving toekent. Maar dit 
ideaal raakte in verval, en de oorspronkelijke principes werden losgelaten. Vervolgens 
verschijnt een nieuw volk dat zichzelf trots uitroept tot “het volk van God”, terwijl het in 
werkelijkheid slechts het vergane product is van het Indiase verval. Niet in staat de 
zuivere leringen uit de vroegste tijden te herontdekken, noch hun moeders te 
rehabiliteren, blijven zij steken in het verleden zonder werkelijke vernieuwing. 

De Onveranderde Gebruiken en de Kritiek op de Openbaring 

Nu dan, mensen van Israël – nazaten van paria’s – stop met het prediken tot ons van uw 
heilige oorsprong. Uw tijd was er een van geweld en bloedvergieten; u was niet bij 
machte om de vrouw te begrijpen, zij alleen die u had kunnen doen herboren worden. 
Jullie beroepen je op Ruth – dat weten wij – op wier heerschappij jullie hoop rustte. 
Maar ook weten wij hoe zij zichzelf, op aandringen van haar moeder, aan Boaz aanbood 
om hem te verleiden tot het huwelijk. U zult wellicht zeggen dat dit nu eenmaal de 
gebruiken van die tijd waren. Juist daarin ligt mijn verwijt aan u, die zichzelf presenteert 
als ontvanger van de openbaring. 
Waarom heeft u die gebruiken niet veranderd? U was in staat om een wet op te stellen 
voor verovering, gebaseerd op plundering, vuur en zwaard, maar u bleek machteloos om 
wetten te creëren voor reinheid, fatsoen en sociale moraal. 
Herinnert u zich hoe de dochters van Lot incest pleegden met hun vader? Of Abraham, 
die kinderen verwekte bij zijn dienstmaagden? Of Thamar, die zich aan haar 
schoonvader gaf? En denk aan de priester, de Leviet uit Efraïm, die om aan de woede van 
een bende te ontkomen zijn vrouw aan hen overleverde, zodat zij het geweld moest 
ondergaan. 
Het is tijd om de waarheid onder ogen te zien. Als u niet de openbaring bent, accepteer 
ik uw excuses en geef ik u gelijk dat deze verachtelijke gebruiken bestonden in een tijd 
van openbaring. Maar ik wijs u af en zeg u: uw openbaring is een immorele. 

De Onveranderlijke Moraal en het Religieus Vrijdenken 

Oh, u wilt dat wij geloven dat God een wet heeft geschapen die moreel progressief en 
maakbaar is? Dat er een oude wet bestaat die immoraliteit toestaat, en een nieuwe die 
deze juist verbiedt? Mijn weerwoord is duidelijk: er bestaat een eeuwige moraal, 
gegeven aan het begin van de mensheid. Iedereen die deze genegeerd heeft, heeft de 
wetten van God overtreden. 
Wat mij steeds heeft verwonderd, is hoe de moderne stromingen binnen het 
protestantisme, die zich beroemen op religie zonder oordeel, hun gemeenschap 
uitsluiten en openbaring baseren op rede. In deze context is er een man geweest, 
beroemd om het omverwerpen van een troon en die, zo men zegt, nog meer zou 



145 

omverwerpen. Nu echter is hij werkloos, omdat hij onbekwaam bleek, en heeft zich de 
laatste tijd toegelegd op het prediken in boeken. 
Deze man kan niet als katholiek worden bestempeld, omdat hij het vurige geloof mist dat 
katholicisme vereist of verklaart. Evenmin is hij een protestant, aangezien hij 
onafhankelijkheid en wijsheid in denken voorschrijft. Hij is ook geen Jood, omdat hij de 
oude wetten enkel relevant acht voor het verleden en ze voor het heden verwerpt. 
Hij was een man die de mensheid verachtte, een predikant die predikanten verachtte, 
een afgevaardigde die kiezers minachtte, en een onderdaan die zijn koning verachtte. 
Kortom, hier staat een man die in de naam van vrijheid iedereen verachtte, enkel om de 
vrijheid te verkrijgen die hij zichzelf toekent. 

De Kampioen van de Hebreeuwse Openbaring en het Egoïsme van de 
Vrijdenker 

De man die zich vandaag de dag in zijn boeken blijft uitspreken, heeft zichzelf 
gepositioneerd als de kampioen van de Hebreeuwse openbaring. Zijn houding wordt 
gekenmerkt door een uitgesproken selectiviteit: hij gelooft enkel in die zaken die hem 
bevallen en wijst alles af wat hem niet bevalt. Deze selectiviteit maakt hem een 
vrijdenker, maar uitsluitend binnen de grenzen van zijn eigen gedachtewereld—hij 
tolereert geen andere inzichten dan die van zichzelf. 
Wat heeft hem ertoe gebracht deze houding aan te nemen? Het lijkt erop dat hij zijn 
naam wil verbinden aan het laatste woord, aan de finale uitspraak in deze discussie. 
Maar laat mij, in het licht van deze ontwikkelingen, hem aanspreken: "Kom, M. Guizot, 
leg uw pen neer want u bent niet langer een gelovige." Vanuit het perspectief van jonge 
denkers kan ik slechts constateren dat zijn houding zowel gelovigen als vrijdenkers 
heeft ontmoedigd. Wij respecteren degene die een idee of vlag verdedigt, maar kunnen 
geen waardering opbrengen voor iemand die geen ander idee accepteert dan dat van 
zijn eigen natie. 
Bij het herlezen van de tussenliggende stukken stel ik mezelf de vraag of deze passages 
mijn pagina’s zouden moeten ontsieren. Moet ik ze verwijderen? Nee, mijn pen heeft 
wellicht gereageerd op een oproep tot bewustzijn in het publieke debat. 
Deze naam heeft zich onder de vele verdedigers van de Hebreeuwse openbaring 
geplaatst, en toch was hij de enige die mijn aandacht trok. Dat komt omdat hij, meer dan 
wie ook, het individu, het Ik, centraal heeft gesteld en sociale, politieke en religieuze 
vormen van egoïsme heeft verpersoonlijkt. 
Laten we deze observatie tussen haakjes plaatsen en terugkeren naar het 
hoofdonderwerp. 

De Openbaring en de Positie van de Vrouw 

Zoals eerder gesteld, kan men zich afvragen of de openbaring werkelijk als zodanig 
beschouwd mag worden, gezien het feit dat zij niet is geformuleerd met het doel om de 
vrouw te rehabiliteren. Bovendien verwerpt deze openbaring de tradities van het oude 
India, in het bijzonder de Indiase cultuur uit de Veda’s. In plaats van een vernieuwende 
kracht te zijn, zet de openbaring slechts de gebruiken voort uit de Brahmaanse periodes. 

De Vrouw in de Veda’s versus de Bijbel 

De positie van de vrouw wordt in deze vergelijking scherp neergezet: waar de vrouw in 
de Veda’s als kuis en respectvol wordt beschouwd, is de vrouw in de Bijbel gereduceerd 



146 

tot een slaaf, en in sommige gevallen zelfs tot een prostituee. Dit contrast benadrukt het 
verschil in waardering en rol die de vrouw in deze tradities toebedeeld krijgt. 

Huwelijk en Moraal: Hindoes en Israëlieten 

In de Hindoeïstische traditie is polygamie niet toegestaan; de Hindoe mag slechts één 
vrouw hebben. Daartegenover staat het gedrag van de Israëliet, die zich het recht toe-
eigende om in naburige gebieden maagdelijke vrouwen voor zichzelf op te eisen. Zelfs 
het verkopen van de eigen dochter werd niet geschuwd, mits daar een goede prijs 
tegenover stond. 

Het Verval van Hebreeuwse Moraal en de Rol van Mozes 

Het is niet nodig elders te zoeken naar aanwijzingen voor het verval van de Hebreeuwse 
moraal. De motieven van Mozes om delen uit de Indiase versie van de scheppingsmythe 
te veranderen of te verwijderen — welke hij had overgenomen uit de heilige boeken van 
de Egyptische priesters — zijn duidelijk. De Hebreeuwse wetgever kon in die wetteloze 
tijden geen verhaal brengen over een prachtige, ontroerende vrouw: vrij, kuis en 
toegewijd, die in het hart van haar man en kinderen verbleef. 
Het dient daarbij ook erkend te worden dat, als Mozes de moed had gehad om deze 
vrouw centraal te stellen, zijn volk hem niet zou hebben begrepen en hij waarschijnlijk 
op heftige tegenstand was gestuit. 

De Positie van de Vrouw in het Oosten en de Rol van Mozes 

In het oosten werd de vrouw traditioneel beschouwd als de slaaf van haar meester. Het 
idee van emancipatie, of het herstellen van haar positie en rechten, was in deze 
samenlevingen nog niet eens een onderwerp van overweging. Ook Mozes, meer nog dan 
wie dan ook, was niet van plan om nieuw leven te blazen in oude tradities of om de 
positie van de vrouw te verbeteren. 
Voor Mozes was het simpelweg onmogelijk om de Indiase legende in haar pure, 
sublieme eenvoud te beschrijven. Had hij ervoor gekozen om de man als dader van de 
eerste zonde neer te zetten, dan zou hij het prestige en de trots van de despoot hebben 
vernietigd. In dat geval zou de vrouw zich hebben gerealiseerd dat haar rechteloosheid 
onterecht was opgelegd, zogenaamd in naam van het heilige. 
Juist op dit punt blijkt dat Mozes India heeft genegeerd. In het Bijbelboek Genesis is er 
geen sprake van genade die door Jehovah aan Adam en Eva wordt geschonken na hun 
misstap. Het verbaast dan ook weinig dat de christelijke opvatting, die is gebaseerd op 
Mozes, blijft volhouden dat de Heer de Messias aan onze eerste voorouders heeft 
aangekondigd. 

De Verbanning van Adam en de Ontwikkeling van de Hebreeuwse Religie 

Volgens het Bijbelboek Genesis wordt Adam, na zijn overtreding, uit het paradijs 
verbannen. Er wordt gesteld dat Jehovah zegt: "Zie, Adam is geworden als een van ons" – 
een uitspraak die de indruk wekt dat Jehovah mogelijk niet volledig overtuigd is van zijn 
exclusieve goddelijkheid. Adam heeft nu kennis van goed en kwaad, en daarom moet hij 
uit het paradijs worden verdreven, opdat hij niet opnieuw van de boom des levens eet 
en aldus eeuwig zou leven. 
Vervolgens wordt Adam daadwerkelijk uit het paradijs gezet, met de opdracht de aarde 
te bewerken en te cultiveren. Om te voorkomen dat hij de boom van het leven opnieuw 



147 

zou bereiken, plaatst God cherubijnen met een vlammend zwaard bij de poorten van het 
paradijs om deze boom te bewaken. 
Een grondige analyse van de Bijbeltekst, evenals van de andere vier boeken die aan 
Mozes worden toegeschreven, levert geen expliciete of impliciete verwijzing op naar een 
verlosser – noch letterlijk, noch figuurlijk. Deze traditie van de verlosser lijkt pas later 
door de profeten te zijn ontdekt, en zij hebben deze overgenomen uit de Indiase tradities 
die in verschillende heilige boeken terug te vinden zijn. 
Opvallend is dat Mozes met geen woord rept over het ontstaan of de opstand van de 
engelen – een element dat pas later is toegevoegd en afkomstig is uit oosterse tradities. 
Hierdoor wordt duidelijk dat de Hebreeuwse religie zich geleidelijk heeft ontwikkeld uit 
fragmenten en elementen van oudere mythologieën. Deze zijn vervolgens onder het 
mom van een openbaring samengebracht, een openbaring die zich niet leent voor 
kritisch onderzoek. 
Hieruit blijkt dat Mozes, in tegenstelling tot de Levieten en de latere profeten die zijn 
werk voortzetten, beperkte kennis had van de heilige boeken van India en Egypte. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

  



148 

Hoofdstuk 6 – De Zondvloed volgens de Mahabharata en Brahmaanse 
Traditie 

De beschrijving van de zondvloed in de Indiase traditie kent een opmerkelijke 
veelzijdigheid, maar opvallend genoeg ontbreekt een specifieke, unieke versie binnen de 
grote werken van de Indiase theologie en poëzie. Er is sprake van een ‘embarras du 
choix’: er bestaat geen enkel geschrift dat een eigenzinnige, afwijkende interpretatie 
biedt van deze wereldwijde ramp, terwijl de overlevering van de zondvloed in vele 
culturen voortleeft. 
De Vedische tradities geven een beknopte weergave van de gebeurtenissen. Zo wordt 
verhaald dat, zoals voorspeld door de heer, de aarde steeds dichter bevolkt raakte. De 
zonen van Adima en Heva namen enorm in aantal toe, waardoor onderlinge conflicten 
en verdeeldheid ontstonden. Hun groeiende aantallen leidden ertoe dat zij God vergaten, 
zijn beloften negeerden en Hem vermoeiden door hun voortdurende geruzie. 
Op een gegeven moment ging koning Day Tha zelfs zover dat hij de arrogantie had om 
zijn verwensingen naar de hemelse donder te richten. Hij probeerde de donder te 
bevelen tot stilte en dreigde zelfs om met zijn leger de hemelen te veroveren. Dit gedrag 
was de aanleiding voor de heer om zijn schepselen te straffen op een wijze die ervoor 
zou zorgen dat overlevenden en toekomstige generaties deze les nooit zouden vergeten. 
Het is opvallend dat Brahma, in tegenstelling tot Jehovah uit de Bijbel, zijn zwakheid 
toont door spijt te betuigen over de schepping van de wereld. Brahma erkent dat hij niet 
had voorzien dat deze gebeurtenissen zouden plaatsvinden, wat een fundamenteel 
verschil laat zien tussen beide religieuze tradities. 

De Uitverkiezing en Beproeving van Vaivasvata 

Brahma koos de man die het waardig was, of die goed genoeg werd geacht om gered te 
worden en de mensheid voort te zetten. Deze uitverkorene was Vaivasvata, gekozen 
vanwege zijn deugden. Uit dit verhaal blijkt hoe Brahma zijn wil kenbaar maakte en wat 
de gevolgen daarvan waren voor de toekomst van de mensheid. 

Vaivasvata’s Levensfase en Contemplatie 

Op het moment van zijn uitverkiezing had Vaivasvata de leeftijd bereikt waarop een 
trouwe dienaar van God zich terugtrekt uit het sociale leven. Hij zocht afzondering in het 
bos, waar hij zijn dagen doorbracht in soberheid en zich volledig wijdde aan de eeuwige 
contemplatie van het heilige bestaan. 

De Ontmoeting aan de Oever van de Viriny 

Op een dag, terwijl Vaivasvata bezig was met een heilig offer aan de oever van de rivier 
Viriny, gebeurde er iets bijzonders. Een kleine vis met de meest prachtige kleuren wierp 
zichzelf op de oever en sprak de heilige man aan: “Red mij, want als er niet naar mijn 
gebeden wordt geluisterd, zal ik uiteindelijk worden opgegeten door de grotere vissen in 
deze rivier.” 

Medelijden en Zorg voor de Vis 

Bewogen door medelijden besloot Vaivasvata de vis te redden. Hij plaatste het diertje in 
de bronzen vaas die hij normaal gebruikte om water uit de rivier te halen en nam de vis 
mee naar huis. Daar groeide de vis echter zo snel dat Vaivasvata genoodzaakt was hem 
te verplaatsen naar een grotere tank. De groei van de vis hield aan, waardoor Vaivasvata 
besloot hem uiteindelijk naar de Ganges te brengen. 



149 

De Onmogelijkheid van de Overplaatsing 

Op dat moment werd duidelijk dat de krachten van Vaivasvata tekortschoten voor deze 
taak. De heilige kluizenaar besefte dat het Brahma alleen was die in staat was om de vis 
werkelijk te verplaatsen van waar hij nu was. Toch spoorde de vis Vaivasvata aan om het 
tenminste te proberen. 

Het Succes van Vaivasvata en het Wonder van de Vis 

Met uiterste inspanning slaagde Vaivasvata erin de vis naar de heilige rivier te brengen. 
Tot zijn verbazing was de vis zo licht als een rietje en verspreidde hij de meest 
aangename geur. Dit wonder bevestigde de bijzondere aard van de gebeurtenis en de rol 
van goddelijke interventie in het verhaal van Vaivasvata. 

De Voorspelling van de Zondvloed en de Voorbereidingen van Vaivasvata 

Vaivasvata besefte dat hij de wil van de Heer had volbracht en verwachtte buitengewone 
gebeurtenissen. In deze staat van ontzag en verwachting sprak hij tot zijn beschermheer: 
“Luister, o wijze en weldadige mens, de aarde zal worden ondergedompeld en al haar 
bewoners zullen verdwijnen. De wraak van God zal losbarsten via de wolken en de zee, 
om dit corrupte en kwaadaardige ras te straffen. Zij zijn hun oorsprong en de wetten van 
God vergeten. Hun hoogmoedige metgezellen kunnen hun trots niet langer dragen en 
durven zelfs hun Schepper tegen te spreken. Hun zonden zijn inmiddels doorgedrongen 
tot aan de voeten van Brahma’s troon en Brahma zal nu zijn macht tonen.” 
Vaivasvata kreeg de opdracht zich te haasten en een vaartuig te bouwen voor zichzelf en 
zijn familie. Tevens moest hij van iedere plantensoort de zaden meenemen, evenals een 
koppel van elk diersoort. Alles wat verdorven of vergaan was, moest hij achterlaten, 
omdat hun levensprincipe niet voortkwam uit de grote ziel. Tot slot werd hem 
opgedragen om in vertrouwen af te wachten wat ging komen. 
Gehoorzaamde Vaivasvata deze waarschuwing. Nadat hij de boot had gebouwd, trok hij 
zich met zijn familie terug en nam, zoals hem was opgedragen, de zaden van de planten 
en koppels van dieren mee aan boord. 

De Redding tijdens de Zondvloed en de Mythische Betekenis 

Nadat de regen begonnen was te vallen en de zeeën buiten hun oevers traden, verscheen 
er een reusachtige vis met hoorns. Deze vis plaatste zich aan de voorzijde van het schip, 
waarna Vaivasvata het schip met een kabel aan de vis bevestigde. Onder leiding van deze 
wonderlijke vis werd het schip veilig door de stormachtige wateren geloodst. 
De mensen aan boord ervoeren de bescherming van de goddelijke hand: ondanks het 
geweld van de zeeën bleven zij ongedeerd. Deze tocht duurde niet slechts enkele dagen, 
maar strekte zich uit over maanden en jaren, totdat de vernietiging van de oude wereld 
haar voltooiing vond. Pas toen de elementen tot rust waren gekomen, bereikte het schip 
vaste grond bij de Himalaya’s. 
Toen maakte de vis zich bekend: “Het was Vishnu die jullie van de dood heeft gered,” 
sprak hij, “en dankzij hem heeft Brahma de mensheid vergeven. Jullie taak is nu om de 
aarde opnieuw te bevolken en Gods werk te voltooien.” 
Volgens de legende herinnerde Brahma zich zijn belofte om de mensheid terug te 
brengen naar het oorspronkelijke geloof en hen te vergeven voor hun dwaling. Het was 
dan ook Vishnu die Vaivasvata redde en daarmee de goddelijke belofte in vervulling liet 
gaan. 



150 

Deze mythe werd later door Joden en Christenen overgenomen en verwerkt in hun eigen 
dogma’s. Aan de andere kant leeft de traditie voort in het verhaal van Deucalion en 
Pyrrha, zoals de Grieken dat bezongen in hun poëzie over de eerste immigranten. 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 

  



151 

Hoofdstuk 7: De Legende van de Oude Ajigarta 

Het is niet mogelijk om in detail de volledige geschiedenis van alle nakomelingen van 
Vaivasvata te behandelen, noch om alle Indiase legendes te bespreken die de 
afstamming na de grote vloed beschrijven. Daarom richt dit hoofdstuk zich op Ajigarta, 
een figuur die opvallend veel overeenkomsten vertoont met Abraham uit de Bijbel. Deze 
vergelijking dient ter ondersteuning van de stelling dat Mozes zijn tradities van Genesis, 
het ontstaan en andere verhalen ontleend heeft aan de heilige boeken van Egypte—
boeken die op hun beurt weer waren gebaseerd op de Veda’s en het religieuze geloof uit 
India. Dit is een conclusie die moeilijk te ontkennen valt, zeker wanneer men de oude 
tijden vergelijkt met de fabels van de Hebreeuwse wetgever, geholpen door een 
chronologie waarvan de moderne wetenschap de onmogelijkheid heeft vastgesteld. 
Opmerkelijk is het om bij bestudering van de chronologie te zien hoe Mozes in de Bijbel 
zichzelf direct verbindt aan Adam. Het roept vragen op over de houdbaarheid van deze 
chronologische verbindingen, die indruisen tegen de normale wetten van gezond 
verstand. 

Bijbelse Chronologie en Verbindingen 

Volgens de Bijbel was Mozes een tijdgenoot van Levi. Levi leefde eenendertig jaar samen 
met Isaac; Isaac leefde vijftig jaar samen met Shem; Shem leefde vijftig jaar samen met 
Mathusalem; en Mathusalem leefde drieënveertig jaar samen met Adam. Hierdoor blijkt 
uit de Bijbelse chronologie dat Mozes slechts vier generaties verwijderd is van het 
moment dat de wereld werd geschapen en dat de Zondvloed slechts twee generaties 
later plaatsvond. 
Het is daarnaast opvallend dat de vier mannen die tussen Adam en Mozes staan, volgens 
de Bijbelse chronologie een gezamenlijke levensduur hebben van 
tweeduizendvierhonderd en drieëndertig jaren (2433 jaar), wat betekent dat ieder van 
hen zeshonderd jaar zou hebben geleefd. 

Bedenkingen bij de Bron van Genesis en de Drie-eenheid 

Het is dus aannemelijk dat Mozes de verhalen over de creatie van de wereld, zoals 
beschreven in Genesis, heeft vernomen via overlevering van zijn voorvaderen. Mogelijk 
putte hij uit herinneringen die onder de Israëlieten leefden: deze herinneringen 
omvatten de geboortedata en overlijdensdata van de patriarchen, het aantal kinderen en 
families, alsook de namen van de verschillende landen waar zij zich vestigden. Dit alles 
werd hem ingegeven door de heilige geest, die volgens de overlevering beschouwd 
wordt als de hoofdbron van de heilige boeken. 
Het is belangrijk om elkaar hierin goed te begrijpen, mijn eerwaarde vader. Mozes kende 
geen Drie-eenheid. Ik daag u uit om één zin te vinden die deze stelling tegenspreekt. 
Waarom wordt de heilige geest van Jehovah dan vervangen? U geeft hier geen uitsluitsel 
over, maar het is duidelijk dat via dergelijke toevoegingen—die telkens handig lijken 
wanneer ze nodig zijn—de Bijbel wordt uitgelegd op een manier die zaken laat 
verschijnen die er in werkelijkheid niet zijn. 
Het was al opmerkelijk genoeg dat deze mensen volgens de overlevering vijf, zes, zeven, 
zelfs negenhonderd jaar konden leven, zoals Mathusalem, zonder dat men zich inspande 
om de heilige geest te introduceren. Want in wezen, als men deze met respect 
beschouwt, heeft de heilige geest niets gemeen met deze merkwaardige tradities. 



152 

De Legende van Ajigarta en de Chronologie van de Zondvloed 

Het is opmerkelijk dat onze geschiedschrijving zich al snel tevredenstelt met de 
Hebreeuwse chronologie, ondanks de vele keren dat de wetenschap deze heeft 
weerlegd. Toch blijft men vasthouden aan deze datering en wordt de Indiase 
tijdrekening vaak over het hoofd gezien. 
Volgens de Indiase chronologie vond de zondvloed plaats aan het einde van het Dwarpa 
Yuga, in de derde eeuw sinds het ontstaan van de wereld. Dit is meer dan vierduizend 
jaar geleden. In de tijd na deze zondvloed leefde Ajigarta, de kleinzoon van Vaivasvata, 
een aartsvader die zo’n tweeduizend vijfhonderd jaar vóór Mozes leefde. Het is zonder 
twijfel dat Mozes bekend was met de legende van Abraham via overleveringen zoals 
deze. 

Ajigarta, de Deugdzame Man van de Ganges 

“In het land aan de Ganges leefde een rechtschapen man met de naam Ajigarta. In de 
ochtend en avond trok hij zich vaak terug in de stille open plekken van het bos, of aan de 
oevers van de rivieren waarvan het water van nature zuiver was, om daar zijn offers te 
brengen.” 
“Tijdens deze offers, nadat zijn mond was gezuiverd door heilige spijzen, sprak hij 
zachtjes het geheimzinnige woord AUM uit—een oproep tot God. Vervolgens zong hij de 
heilige hymne van Savitri: 

• Bhur (aarde) 
• Bhuvah (tussenruimte) 
• Svah (instellaire ruimte) 

Heer van de wereld en alle schepselen, aanvaard mijn nederige aanroeping, 
voortgekomen uit de contemplatie op uw onsterfelijke wezen. Richt uw blik op mij, 
opdat mijn ziel gereinigd mag worden. 
Kom tot mij, zodat ik uw stem kan horen in het ritselen van de bladeren, in het geruis 
van het water van de heilige rivieren, in de sprankeling van het vuur van Avastia—het 
heilige vuur. 

Gebed van Ajigarta: Verlangen naar het Goddelijke 

Mijn ziel verlangt ernaar om de lucht in te ademen die ontspringt uit de aanwezigheid 
van grote zielen; hoor mijn nederige roep, Heer van alle werelden en wezens. In mijn 
diepste wezen weerklinkt de oeroude mantra: 
Bhur, Bhuvah, Swah. 
Uw woord is zoeter voor mijn dorstige ziel dan de tranen van de nacht zijn voor de 
dorstige zandige woestijn; het is zoeter dan de zachte stem van een jonge moeder die 
haar kind liefdevol verzorgt. 
Kom tot mij, bron van groei en leven, die oogst mogelijk maakt en alle zaden doet 
ontkiemen; bij wie hemel schittert, kinderen geboren worden en wijsheid wordt 
onderwezen.  Mijn ziel dorst ernaar U te kennen, te ontsnappen aan het sterfelijke 
omhulsel en te mogen genieten van hemelse vreugde en Uw grootsheid. 
Bhur, Bhuvah, Swah. 
Na het aanroepen van God wendde de heilige Ajigarta zich tot de zon en richtte zijn 
hymne op tot dit prachtige schepsel van Brahma. 
 



153 

Ode aan de Zon: Het Gebed van Ajigarta 

Oh, stralende en glorieuze zon, aanvaard mijn offer dat ik breng ter ere van uw eeuwig 
jeugdige en voortreffelijke eigenschappen. In nederigheid vraag ik u mijn gebed te 
accepteren, opdat uw stralen mijn hongerige geest mogen voeden en vervullen, zoals 
een jonge minnaar verlangt naar de kussen van zijn geliefde. 
U, schitterende bol die de aarde en zee voedt en leven schenkt, schijn op mij. Pure en 
schitterende zon, laat uw voortreffelijke stralen onze intelligentie verlichten en richting 
geven. De priesters eren u met hun offers en heilige gezangen, want in u ontdekken zij de 
prachtige werken van God. Uw licht onthult de goddelijke bedoeling en de schoonheid 
van het bestaan. 
Hongeren naar hemelse betovering en voeding, richt ik mijn nederige gebed tot u, 
smekend om uw goddelijke en kostbare gift, "O sublieme en glorieuze Zon" — zoals 
bezongen in de Rigveda. 
Na het reciteren van deze gebeden en het ritueel wassen, besteedde ziener Ajigarta het 
grootste deel van de dag aan het bestuderen van de voortreffelijke en mystieke 
betekenis van de Veda. Hierbij volgde hij de aanwijzingen van de heilige Pavaka, de 
gereinigde, die nabij de leeftijd van zeventig jaar was en zich voorbereidde om als ware 
dienaar van God afstand te nemen van het wereldse leven en zich terug te trekken in 
afzondering. 

Het Geschenk en het Huwelijk van Ajigarta 

Toen Ajigarta de leeftijd van vijfenveertig bereikte, bracht hij zijn dagen door met het 
bestuderen van de Veda en het verrichten van gebeden. Op een ochtend, na het gebed, 
overhandigde zijn meester hem een vaars—een jonge koe die nog nooit heeft gekalfd, 
zonder enig vlekje en sierlijk versierd met bloemen. Pavaka sprak tot hem: "Dit is het 
geschenk dat de Heer heeft bevolen voor degene die de studie van de Veda heeft 
voltooid. Je hebt van mij geen verdere instructies nodig, Ajigarta. Denk nu aan het 
krijgen van een zoon die, wanneer je overlijdt, de heilige riten zal uitvoeren en je zal 
brengen naar de verblijfplaats van Brahma." 
Ajigarta antwoordde zijn meester: "Vader, ik hoor uw woorden en begrijp hun belang, 
maar ik ken geen vrouw. Zelfs als mijn hart naar liefde verlangt, weet het niet naar wie 
het gebed gericht moet zijn." 
Pavaka zei hierop: "Ik heb jou het leven van het verstand gegeven, en nu zal ik jou het 
leven van geluk en liefde schenken. Mijn dochter Parvati overtreft alle maagden in 
schoonheid en discretie. Vanaf haar geboorte heb ik haar bestemd om jouw echtgenote 
te zijn—haar ogen hebben nooit een andere man gezien, nooit heeft een man haar 
gracieuze gezicht aanschouwd." 
Deze woorden vervulden Ajigarta met vreugde. De jaren gingen voorbij zonder dat iets 
het geluk van Ajigarta en de prachtige Parvati verstoorde. Ze bezaten de grootste en 
beste kudde en hun oogst van rijst en saffraan was uitzonderlijk. Toch bleef hun geluk 
incompleet; Parvati schonk haar man geen kinderen, hoewel Ajigarta haar benaderde op 
vruchtbare momenten. Ze leek onvruchtbaar te zijn. 
Tevergeefs ondernam Parvati pelgrimstochten naar de heilige wateren van de Ganges en 
sprak ze talloze gebeden en beloften uit—zwangerschap bleef uit. 
 



154 

Het Achtste Jaar van Steriliteit en het Goddelijke Teken 

Het achtste jaar van Parvati's steriliteit naderde, een schrijnend moment dat volgens de 
wet zou betekenen dat zij van Ajigarta moest scheiden vanwege het uitblijven van een 
zoon. Dit gegeven was een voortdurende bron van verdriet en spanning tussen de twee 
echtgenoten. Hun hoop op een kind leek steeds verder weg, en de angst voor een 
onvermijdelijke scheiding hing als een donkere wolk boven hun leven. 

Het Offer en het Gebed 

Op een dag, gedreven door wanhoop en verlangen, nam Ajigarta een jonge rode geit, de 
mooiste uit zijn kudde, en trok zich terug op een afgelegen berg om deze te offeren aan 
God. Met tranen in zijn ogen bracht hij het offer en smeekte hij, zijn stem gebroken door 
verdriet: "Heer, scheid niet hen die u hebt samengebracht." Meer kon hij niet uitbrengen; 
overweldigd door emoties lag hij uiteindelijk huilend met zijn gezicht in het zand, zijn 
gebed voortzettend in volledige overgave. 

De Goddelijke Openbaring 

Plotseling werd de stilte verbroken door een stem uit de wolken, een stem die Ajigarta 
deed beven van ontzag. De woorden die hij hoorde waren: "Keer terug naar huis 
Ajigarta, de Heer heeft uw gebed aangehoord en heeft medelijden met u." Deze 
goddelijke boodschap gaf Ajigarta nieuwe hoop en spoorde hem aan onmiddellijk 
huiswaarts te keren. 

De Boodschap van Hoop 

Thuis aangekomen werd Ajigarta verwelkomd door Parvati, die straalde van vreugde 
zoals hij haar in lange tijd niet had gezien. Verrast door haar opvallende blijdschap vroeg 
hij haar naar de oorzaak van haar tevredenheid. Parvati vertelde hem dat tijdens zijn 
afwezigheid een vermoeide man hun huis had bezocht en op de veranda tot rust was 
gekomen. Zij had hem water, gekookte rijst en ghee aangeboden, zoals men dat aan 
vreemdelingen doet. Toen hij vertrok, sprak hij tot haar: "Uw hart is verdrietig en uw 
ogen gevuld met tranen—wees gelukkig, want u zult spoedig zwanger raken en een zoon 
baren. U zult hem Sunhsepa noemen, het geschenk of de beloning van giften, en hij zal 
voor u de liefde van uw man en de eer van uw ras behouden." 

De Geboorte van Sunhsepa en de Vervulling van het Gebed 

En Ajigarta herinnerde zich wat hem was overkomen, en zowel zijn als Parvati’s hart 
vulden zich met blijdschap. Het vertrouwen groeide dat hun lange lijden tot een einde 
was gekomen en dat de dreiging van scheiding voorgoed verdwenen was. Een nieuw 
hoofdstuk leek aangebroken. 
Toen de avond viel, verzorgde Ajigarta zichzelf zorgvuldig: hij parfumeerde zich en 
wreef zijn lendenen in met geurige saffraan. Omdat het een gunstige tijd was, benaderde 
hij Parvati, en zij werd zwanger. 

De Geboortedag 

De dag waarop hun zoon geboren werd, was een ware feestdag. Met veel pracht en praal 
werd de geboorte gevierd; familieleden, vrienden en bedienden namen deel aan het 
feest. Toch was Parvati zelf afwezig in het feestgedruis—zij leek onthecht van de wereld 
en leefde alleen nog in de gedachten van heer Shiva. 
Het kind werd geboren en kreeg de naam Sunhsepa. 



155 

De Dochters en de Opgroeiende Zoon 

Na Sunhsepa schonk Parvati haar man nog vele dochters. Het huis vulde zich met hun 
blijdschap, maar een tweede zoon kwam er niet meer. 
Toen Sunhsepa twaalf jaar oud was geworden en zich onderscheidde van anderen door 
kracht en verschijning, besloot Ajigarta zijn zoon mee te nemen naar de plaats waar zijn 
gebeden waren verhoord. Daar wilde hij de herdenkings-yajna uitvoeren en zijn 
dankbaarheid tonen. 

De Reis naar de Yajna en de Beproeving 

Op weg door het dichte bos stuitten Ajigarta en zijn zoon Sunahsepa op een bijzonder 
tafereel: een jonge duif was uit het nest gevallen en werd opgejaagd door een slang. 
Sunahsepa, moedig en doortastend, wist de slang te doden en plaatste de kwetsbare duif 
voorzichtig terug in haar nest. De moederduif, die al die tijd boven hun hoofden cirkelde, 
liet haar dankbaarheid horen met vrolijke geluiden, waarmee ze Sunahsepa eerde voor 
zijn goede daad. 
Ajigarta was diep verheugd om te zien dat zijn zoon niet alleen krachtig, maar ook 
goedhartig en moedig was. Hun reis bracht hen uiteindelijk naar de berg, waar ze op 
zoek gingen naar hout om de Yajna, het rituele offer, te kunnen uitvoeren. Terwijl ze 
geconcentreerd bezig waren met het verzamelen van het hout, wist de geit, die als 
offerdier was meegenomen, te ontsnappen en verdween in het bos. 
Ajigarta besefte dat hij nu wel het benodigde hout had, maar geen offerdier meer. Hij 
stond voor een dilemma: terugkeren was geen optie, want hij wilde zijn belofte aan de 
goden niet breken. In zijn wanhoop gaf hij Sunahsepa de opdracht om terug te gaan naar 
het nest van de duif en deze mee te brengen; de duif zou als offerdier dienen in plaats 
van de geit. 
Net op het moment dat Sunahsepa zich wilde omdraaien om deze opdracht uit te voeren, 
weerklonk de boze stem van Brahma. De god sprak: "Waarom stuur jij je zoon om de 
duif te zoeken en te offeren in plaats van de geit? Heb je hem gered van de slang enkel 
om vervolgens zijn ondergang te bewerkstelligen? Zo'n Yajna zal ik niet accepteren." 
Brahma wees Ajigarta terecht en maakte duidelijk: "Wie het goede dat hij heeft verricht, 
weer tenietdoet, is niet waardig om tot mij te bidden. Zie de eerste fout die je hebt 
begaan, Ajigarta! Om dit te herstellen moet jij het kind dat ik je heb gegeven op deze 
offerstapel brengen—dat is mijn wil." 
Na het horen van deze woorden werd Ajigarta overweldigd door angst voor de dood. Hij 
liet zich op de grond zakken en de tranen stroomden onafgebroken over zijn wangen, 
terwijl hij worstelde met het onmogelijke verzoek dat hem was opgelegd. 
 

De Opoffering en de Goddelijke Ingrijping 

Overmand door verdriet riep Ajigarta uit naar Parvati: "Oh Parvati, wat zou je zeggen als 
je mij alleen zou zien terugkeren naar huis, en wat zal ik je kunnen antwoorden als je zal 
vragen naar je eerstgeborene?" Gekweld door deze pijnlijke gedachte bleef hij zichzelf 
kastijden, terwijl de avond viel zonder dat de Yajna werd uitgevoerd. 
Ondanks zijn diepe wanhoop dacht Ajigarta er niet aan om de wil van de Heer naast zich 
neer te leggen. Sunahsepa, nog jong van jaren, bleef standvastig en spoorde zijn vader 
aan om de heilige opdracht te volbrengen. 
Nadat Ajigarta de offerstapel had afgemaakt, bond hij met bevende handen zijn zoon 
vast. Terwijl hij zijn mes ophief om de Yajna uit te voeren en het leven van zijn zoon te 



156 

nemen, verscheen Vishnu in de gedaante van een duif en streek neer op het hoofd van 
het kind. 
Vishnu sprak: "Oh Ajigarta, maak de jongen los en haal de stapel uit elkaar. God is 
tevreden met uw zoon vanwege zijn moed, en daarom is hem genade geschonken. Laat 
hem leven, want uit hem zal een maagd geboren worden die vervuld zal zijn van 
Goddelijk zaad." 
Ajigarta en zijn zoon bogen eerbiedig voor de Heer en keerden huiswaarts, vervuld van 
verwondering over de wonderlijke gebeurtenissen en de goedheid van de Heer, zoals 
beschreven door Srimet Sayanacharya in zijn profetie. 

De Hymnen aan Brahma en de Zon 

De twee hymnen gericht aan Brahma en de zon nemen een centrale plaats in de legende 
in. Zij zijn verbonden met de gebeden van Ajigarta op de berg, zoals overgeleverd in de 
RigVeda en Samaveda, en vormen de kern van deze oude herinnering aan de Yajna, die 
ons met verbazing vervult bij de confrontatie ermee. 

De Ontdekking van de Legende door Westerse Oriëntalisten 

We hebben veel te danken aan de grote oriëntalist William Jones, die deze belangrijke 
ontdekking heeft gedaan. Tijdens het bestuderen van zijn vertaling van de wetten van 
Manu stuitten wij op een notitie die ons ertoe bracht het Hindoeïstische commentaar 
van Kulluka Bhatta te raadplegen. Hierin kwamen we een verwijzing tegen naar het offer 
van de zoon door de vader, een offer dat door God zelf werd bevolen maar uiteindelijk 
door Hem werd tegengehouden. 
Dit vormde voor ons het startpunt om in de immense verzameling van Hindoeïstische 
religieuze teksten op zoek te gaan naar het oorspronkelijke geschrift over deze 
gebeurtenis. Zonder de hulp van een Brahmaan — met wie wij Sanskriet studeerden — 
zou deze zoektocht ons waarschijnlijk niet zijn gelukt. Toen hij onze belangstelling 
hoorde, haalde hij uit zijn bibliotheek de werken van de theoloog Ramatsanar (Srimat 
Sankaracharya) tevoorschijn. Deze teksten zijn vervolgens van groot belang geweest bij 
het samenstellen van dit boek. 

De Gemeenschappelijke Oorsprong van Oude Tradities 

Wanneer wij in staat zijn zoveel bewijzen te leveren, rijst de vraag of het nog wel 
houdbaar is om tegen de conclusie in te gaan dat alle oude tradities een 
gemeenschappelijke oorsprong hebben, namelijk in de mythen van het oude India. Ik 
kan niet vaak genoeg benadrukken dat, als het waar en logisch is om te stellen dat alle 
moderne volken hebben geput uit dezelfde bron van filologisch en religieus licht, het dan 
eveneens logisch is om te veronderstellen dat ook de mensen uit de oudheid de ideeën 
van hun voorgangers hebben overgenomen en aangepast. 
Zo werd bijvoorbeeld de legende van de aartsvader Ajigarta, aangepast door Mozes, tot 
de bekende legende van Abraham. Hiermee wordt zichtbaar hoe oude verhalen 
evolueren en nieuwe vormen aannemen binnen verschillende culturen, waarbij ze 
telkens worden aangepast aan de context van de tijd en de mensen. 
 
 
 
 
 
  



157 

Hoofdstuk 8 – Incarnaties en Profetieën over de Komst van Krishna 
 
Het is een bekend gegeven dat het Indiase geloof in de incarnatie van God op aarde, ter 
ondersteuning van zijn schepselen, diepgeworteld is in de religie van het subcontinent. 
Iedereen die zich ooit in de Indiase cultuur heeft verdiept, zal zonder moeite erkennen 
dat dit geloof in goddelijke incarnatie tot de oudste religieuze tradities behoort. 
De algemene aanvaarding van deze waarheid brengt echter een ander fenomeen met 
zich mee: hoewel men erkent dat India haar incarnaties heeft gekend, is er toch bij 
herhaling getracht dit geloof belachelijk te maken. De verschillende Avatars van Brahma 
werden weggezet als een zinloos en naïef geloof. 
De oorsprong van deze kritische houding is eenvoudig te traceren. Zij vindt haar basis 
bij missionarissen van uiteenlopende stromingen, die in hun strijd tegen de Indiase 
religies vaak vijandig stonden tegenover overtuigingen die sterk leken op hun eigen 
prediking. In plaats van zich te verdiepen in de religieuze principes en de theologische 
werken van de Hindoe-traditie, waar zij wellicht verheven instructies hadden kunnen 
vinden, kozen zij ervoor om Brahma, zijn incarnaties en diens drie-eenheid te bespotten. 
Hun benadering was gericht op het ridiculiseren van die aspecten van het geloof die hen 
vreemd waren, in plaats van te zoeken naar overeenkomsten en diepere betekenis. 

De Hindoevisie op Westerse Religie en de Invloed van Verbeelding 

Stel je voor dat een Hindoepriester in Europa de moraal van het Evangelie zou afwijzen 
en onze religie zou benaderen vanuit de optiek van de heilige drama’s en religieuze 
farces uit de middeleeuwen. In die toneelstukken verschijnt God de Vader soms op het 
podium om de duivel te grijpen; er wordt gesproken over de maagd, Jezus, de apostelen 
en de heiligen, waarbij soms heiligschennis en zelfs obscene elementen niet worden 
geschuwd. Vanuit een dergelijk perspectief – zonder werkelijk begrip van de diepere 
betekenis – zou deze priester tot gelijkaardige ingevingen komen over het westerse 
geloof als sommige westerlingen doen over het oosterse. 
In het Oosten, een gebied doordrenkt van dromen en poëzie, wordt religie vaak minder 
systematisch bestudeerd dan elders, maar veeleer beleefd binnen werken van de 
verbeelding. Hier vermenigvuldigen engelen, heiligen en demonen zich in het denken 
van de mensen en worden zij voortdurend verweven in de handelingen van God en 
mens. Religieuze verhalen krijgen er een poëtische en veelzijdige vorm, waardoor de 
grens tussen werkelijkheid en verbeelding soms vervaagt. 
Om het Hindoeïsme werkelijk te begrijpen, is het noodzakelijk samen te studeren met 
Brahmaanse priesters en hun geschriften te bestuderen. Daarbij is het van belang om 
samen met hen met mildheid te kijken naar het bijgeloof dat Europa hen toeschrijft, en 
ons te richten op de meest interessante inzichten die slechts enkelen weten te bieden. 

De Negenvoudige Incarnatie van God volgens het Hindoeïsme 

Binnen het Hindoeïstisch geloof wordt gesteld dat God reeds negen keer op aarde is 
geïncarneerd. De eerste acht incarnaties worden gezien als korte verschijningen van het 
goddelijke, bedoeld om het heilige te vernieuwen en de belofte van verlossing te 
bevestigen aan Adam (Adima) en Heva na de val. De negende incarnatie is bijzonder, 
omdat deze wordt gezien als de daadwerkelijke vervulling van de voorspelling door 
Brahma. Dit is de incarnatie van Krishna, zoon van Dewika. 
De voorspellingen over de komst van Krishna zijn opgetekend door Ramachandra, de 
commentator van de Manu-samhita, in de Atharva, de Vedanga van Vedanta. Uit deze 



158 

rijke traditie aan religieuze poëzie worden slechts enkele kenmerkende fragmenten 
aangehaald, aangezien ze in hun opbouw en vorm grote gelijkenis vertonen. 

De Profetie van de Komst van de Goddelijke Incarnatie volgens de 
Atharvaveda 

Volgens de Atharvaveda wordt de komst van de goddelijke incarnatie beschreven in 
krachtige, beeldende taal. Deze incarnatie zal verschijnen met een kroon van licht en een 
zuivere vorm, rechtstreeks voortgekomen uit de grote ziel – de essentie van alles wat 
ooit heeft bestaan. Zelfs de wateren van de Ganges zullen trillen van hun bron tot aan de 
zee, als een zwangere vrouw die het leven van haar eerstgeborene in zich voelt. 
De komst van deze incarnatie zal een universele vreugde teweegbrengen: de hemelen en 
werelden zullen gevuld zijn met geluk, de sterren zullen verbleken bij zijn glans en de 
zonnestralen zullen zijn aanwezigheid verlichten. De aarde zal te klein blijken om zijn 
oneindige omvang te bevatten, want hij belichaamt oneindigheid, kracht, wijsheid en 
schoonheid – hij is alles en hij is overal. 
Niet alleen de mensen, maar alle wezens – zielen, bloemen, planten, bomen, mannen, 
vrouwen, kinderen, slaven, olifanten, leeuwen, zwanen, vogels, insecten en vissen – in de 
lucht, op het land en in het water, zullen samen een lofzang van geluk laten weerklinken, 
omdat hij de Heer is van alles wat bestaat. 
Met zijn komst zullen de vervloekte Rakshasas zich in angst terugtrekken naar de 
diepten van de hel. De onreine Pisachas zullen ophouden met het knagen aan de botten 
van de doden. Alle onreine wezens zullen verbijsterd zijn, de ziekteverspreidende gieren 
en de vieze jakhalzen zullen geen prooi of schuilplaats meer vinden. 
Deze komst betekent dat het leven de dood zal overwinnen en dat de tijden van 
vernietiging uitgesteld zullen worden. Hij zal nieuw leven blazen in alle wezens, 
lichamen en zielen reinigen en laten herrijzen. 
Zijn verschijning zal zoeter zijn dan honing en ambrozijn, zuiverder dan het onbevlekte 
lam. De lippen van maagden en de harten van allen zullen zich vullen met liefde. 
Gezegend is de heilige schoot die hem zal dragen, gezegend zijn de oren die zijn eerste 
woorden zullen horen, gelukkig de aarde die zijn eerste voetstappen zal dragen, gelukkig 
de borsten die hem voeden – want door deze gezegende melk zal de mensheid gereinigd 
worden. 

De Universele Vreugde en de Goddelijke Geboorte 

Van noord tot zuid, van het reizen tot het ondergaan van de zon, zal die dag een dag van 
opgetogenheid zijn. Op deze dag zal God zijn glorie openbaren; zijn macht zal 
weerklinken over de hele aarde, en de verzoening met zijn schepselen zal werkelijkheid 
worden. Deze universele vreugde markeert het moment waarop het goddelijke zichzelf 
kenbaar maakt aan de mensheid. 
Het is niet aan mij om verder uit te wijden – iedere poging tot commentaar zou slechts 
afdoen aan de bezielde woorden van de profeet. Geen enkele beschrijving op papier kan 
volledig recht doen aan de diepte van deze openbaring. De lezer beschikt over 
voldoende inzicht om te begrijpen, te vergelijken en te oordelen; het is aan hem of haar 
om de boodschap te ontvangen zoals die is bedoeld. 

De Goddelijke Geboorte volgens de Vedangas 

De Vedangas leren dat de goddelijke pracht in menselijke vorm zal neerdalen in de 
schoot van een vrouw. Zij, een maagd, zal deze bijzondere taak ontvangen omdat zij zich 



159 

rein heeft bewaard; niemand heeft haar ooit benaderd. Zo wordt de bijzondere 
zuiverheid en het uitzonderlijke karakter van deze geboorte onderstreept. 

Het Mysterie van de Maagdelijke Geboorte in de Puruvara 

Zoals een lammetje wordt geboren uit een ooi en een ram, de kleine geest uit een geit en 
een bok, en een kind uit een man en een vrouw, zo zal de goddelijke Parmatma – de ziel 
van het universum – op geheel uitzonderlijke wijze geboren worden uit een maagd. Deze 
maagd zal niet door een mens worden bevrucht, maar door de gedachte van Vishnu zelf. 
Dit benadrukt de unieke en bovennatuurlijke oorsprong van de goddelijke incarnatie. 

De Profetie van Narada 

Narada kondigt aan dat de dag nadert waarop de goddelijke incarnatie geboren zal 
worden. Deze komst zal de Yakshas, Rakshasas en Nagas doen beven, want zijn geboorte 
betekent het einde van hun heerschappij op aarde. De komst van de incarnatie brengt 
een fundamentele ommekeer teweeg en markeert het begin van een nieuw tijdperk. 

Voortekenen en de Tijd van de Goddelijke Geboorte 

De Voortekenen volgens Paulastya 

Wanneer de komst van de goddelijke incarnatie nabij is, zullen er bijzondere en 
ongewone verschijnselen plaatsvinden. Vreemde en krachtige geluiden zullen 
weerklinken vanuit de hemel en de lucht, evenals op aarde. Deze mysterieuze geluiden 
zullen als waarschuwing dienen voor de heilige kluizenaars. Hemelse muzikanten zullen 
hun muziek laten horen, wat duidt op de grootsheid van het moment. Zelfs de wateren 
van de zeeën zullen zich vullen met geluk en hun diepten binden in een vreugdevolle 
rust. De winden zullen zwaar zijn van de geur van bloemen, en bij de eerste geluiden van 
het kind zal de natuur haar meester herkennen en hulde brengen aan deze bijzondere 
geboorte. 

De Tijd van Geboorte volgens de Vedanta 

De Vedanta stelt dat in het eerste deel van de Kali Yuga – een tijdsindeling uit de 
Hindoekalender die begon drieduizend vijfhonderd jaar (3102) vóór het begin van onze 
jaartelling – kinderen uit een maagd geboren zullen worden, juist vanwege het verval 
van morele waarden in die periode. Dit onderstreept het bijzondere karakter van deze 
geboorte, die plaatsvindt op een moment van moreel verval en spirituele noodzaak. 

Beperkingen van de Citaten 

Hoewel er talloze verhalen en citaten bestaan over de komst van de Hindoe verlosser, 
wordt hier slechts een selectie weergegeven. Dit is niet omdat er geen verdere 
informatie beschikbaar is, maar omdat de overdaad aan vergelijkbare citaten weinig 
toevoegt aan de inhoud. Het plan van dit werk vereist een beperking tot de meest 
relevante verwijzingen. 

De Berekening van de Tijd volgens de Vedanta 

De Vedanta verklaart dat de geboorte van Krishna plaatsvond aan het begin van de Kali 
Yuga, en dat de exacte tijdsbepaling van deze gebeurtenis verbonden is met de 
kosmische indeling van de tijd. Volgens de Indiase traditie wordt de tijd van het 



160 

universum verdeeld in vier opeenvolgende perioden, die elkaar opvolgen vanaf de Maha 
Pralaya, de totale vernietiging van al het bestaande: 

• Krita Yuga: 1.728.000 mensenjaren 
• Treta Yuga: 1.296.000 mensenjaren 
• Dvarpa Yuga: 864.000 mensenjaren 
• Kali Yuga: 432.000 mensenjaren 

Van de laatste periode, de Kali Yuga, zijn inmiddels 4.500 jaren verstreken. 

Invloed op Andere Culturen 

Volgens Sir William Jones en zijn Aziatische studies is het aannemelijk dat de indeling 
van de tijd door de Grieken en Romeinen in vier tijdperken – de gouden, zilveren, 
bronzen en ijzeren tijd – voortkomt uit deze oude Indiase traditie. Dit vormt een extra 
getuigenis van de invloed en oorsprong van deze ideeën bij de Indiërs. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

  



161 

Hoofdstuk 9: Geboorte van Devika’s Zoon 

De Eerste Indiase Incarnatie 

We zijn nu aangekomen bij het verhaal van een bijzondere Indiase incarnatie – een van 
de oudste incarnatieverhalen ter wereld. Deze incarnatie herinnert de mensheid aan de 
eeuwige waarheden die door God in het menselijk bewustzijn zijn gelegd, waarheden die 
door de geschiedenis heen vaak zijn onderdrukt door despotisme en 
onverdraagzaamheid. 

Openbaring en Geboorte 

Volgens de betrouwbare Indiase autoriteiten wordt het leven van Devika en haar 
goddelijke zoon eenvoudig beschreven, zonder direct commentaar of vergelijkingen. 
Enkele dagen voor haar bevalling kreeg de zuster van de raja, tevens de moeder van het 
kind, een droom. In deze droom verscheen Vishnu in volle glorie om haar te vertellen 
over het toekomstige lot van haar kind. 
Vishnu sprak tot de moeder: “Het kind zal je Devadatta noemen (door God gegeven of 
voor God), want door haar zal God zijn bedoeling met de schepping vervullen. Laat nooit 
dierlijk voedsel haar lippen raken — rijst, honing en melk zijn het enige voedsel dat zij 
mag eten.” Het meisje kreeg bij haar geboorte de naam Devika, zoals opgedragen door 
Vishnu. 

Vlucht uit het Paleis 

Uit angst dat ze in het paleis van haar broer, een kwaadaardig man, Gods opdracht niet 
zou kunnen uitvoeren, gaf de moeder haar dochter Devika over aan de huishouding van 
haar familie, Nanda, de heer van een klein dorp aan de oever van de Yamuna. Daar 
werden haar deugden gevierd. Tegen haar broer, de raja, zei ze dat ze op pelgrimstocht 
naar de heilige rivier ging. Uit angst voor publieke opinie durfde hij niet tegen haar 
plannen in te gaan. 
Hoewel hij zijn ongenoegen duidelijk liet blijken, gaf hij haar slechts een kleine escorte 
mee: twee olifanten, nauwelijks genoeg voor een vrouw van lage afkomst. 

Wonderbaarlijk Vertrek 

Toen de avond viel en Lakshmi amper het bevel tot vertrek had gegeven, voegde zich 
een stoet van meer dan honderd olifanten bij haar. Ze waren omgeven door goederen en 
begeleid door mannen in dezelfde gewaden. Terwijl de nacht inviel, verscheen er een 
kolom van vuur in de lucht om hen te begeleiden, samen met mysterieuze muziek die uit 
de hemelen leek te komen. 
Iedereen die getuige was van dit wonderbaarlijke vertrek begreep dat het niet om een 
gewone reis ging en dat de moeder en het kind beschermd werden door de Heer. 

Jaloezie en Tegenwerking 

De koning van Mathura werd buitengewoon jaloers. Hij spoorde de prins van de 
Rakshasa’s, die Vishnu wilde tegenwerken, aan om gewapende mannen te sturen met 
het doel de escort uiteen te slaan en zijn zuster terug te brengen naar het paleis. 



162 

De Reis van Lakshmi en Devika naar het Huis van Nanda 

De raja probeerde zijn zuster ervan te overtuigen niet zelf te reizen, onder het mom van 
bezorgdheid over haar veiligheid. Hij zei: “Je ziet zelf dat de wegen onveilig zijn, en je 
kunt zo'n lange tocht niet maken zonder gevaar. Stuur liever een heilige kluizenaar in 
jouw plaats, zodat hij jouw wensen kan vervullen.” Maar zijn ware motieven lagen 
anders. 
Toen de soldaten, die hij had gestuurd, Lakshmi en haar gezelschap in het vizier kregen, 
werden zij plotseling geïnspireerd door de geest van God. In plaats van Lakshmi tegen te 
houden, voegden zij zich bij haar om moeder en kind te beschermen tijdens de reis. 
De raja was woedend bij het horen van dit nieuws. In dezelfde nacht werd hij gekweld 
door een droom waarin Devika een zoon zou baren die hem van zijn troon zou stoten. 
Om zijn duistere plannen te verbergen, besloot hij zijn ware bedoelingen niet te tonen. 
Hij bedacht dat hij later zijn neef naar het hof zou lokken als zijn zuster niet zou 
terugkeren, en dat hij dan in staat zou zijn zijn nicht te doden om zo zijn lot te ontlopen. 
Ondertussen stuurde hij boodschappers met vele geschenken voor Yashoda, zodat zij 
deze kon aanbieden aan de familie van Nanda en zo zijn motieven te maskeren. 
De reis van Yashoda naar de oevers van de Ganges was een ware triomftocht. Overal 
kwamen mensen bijeen om haar te begroeten en haar reis te begeleiden. Ze zeiden vol 
bewondering: “Wie is deze koningin die zo'n voortreffelijke escorte heeft? Dit moet wel 
de echtgenote zijn van de machtigste prins van de aarde.” Vanuit alle windstreken 
brachten ze haar bloemen om op haar pad te strooien, evenals vruchten en andere 
kostbare geschenken. 
De grootste verbazing gold echter de schoonheid van Devika. Hoewel zij nog maar 
enkele dagen oud was, straalde zij al de waardigheid en het begrip uit van een volwassen 
vrouw, alsof zij zich volledig bewust was van wat er om haar heen gebeurde en van de 
bewondering die zij opriep. 
Gedurende de zestig dagen durende reis verschenen er 's nachts kolommen van vuur, 
die overdag door het zonlicht onzichtbaar waren, maar in het donker de weg wezen. Er 
gebeurde nog meer wonderlijks: tijgers, panters en wilde olifanten, dieren die normaal 
gesproken vluchten voor mensen, kwamen nu rustig kijken naar de stoet van Lakshmi. 
Hun gehuil klonk zelfs zo aangenaam als het gezang van nachtegalen, zodat het kind niet 
zou schrikken. 
Nanda was door een boodschapper van Vishnu op de hoogte gebracht van de komst van 
zijn familie. Hij trok twee dagen lang zijn familie tegemoet, vergezeld door al zijn 
bedienden. Op het moment dat hij Devika ontmoette, groette hij haar en noemde haar 
“moeder”. Aan allen die verbaasd waren over deze woorden legde hij uit: “Zij zal voor 
ons allen een moeder zijn, want uit haar zal een kracht geboren worden die ons allen 
nieuw leven zal geven.” 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



163 

Hoofdstuk 10 Kinderjaren van Devika, het Overlijden van haar Moeder en 
haar Terugkeer naar Mathura 

De eerste levensjaren van Devika verliepen in rust en harmonie in het huis van Nanda. 
Gedurende deze tijd ondernam de tiran van Mathura geen enkele poging om haar naar 
zich toe te lokken. In tegendeel, hij maakte van elke gelegenheid gebruik om haar 
geschenken te sturen en Nanda te bedanken voor zijn gastvrijheid jegens Lakshmi en 
haar dochter. Hierdoor begon iedereen te geloven dat het licht van de Heer hem had 
geraakt en dat hij tot inkeer was gekomen. 
In deze beschermde omgeving groeide de jonge maagd op tussen haar leeftijdsgenoten, 
waarbij ze hen allen overtrof in bescheidenheid en schoonheid. Niemand evenaarde 
haar, ondanks haar jonge leeftijd van zes jaar. Ze blonk uit in huishoudelijke taken, was 
bedreven in het spinnen van vlas en wol, en verspreidde voorspoed en geluk binnen de 
hele familie. 
Haar ware geluk vond Devika in afzondering en de contemplatie van God, die haar met 
zijn zegeningen overlaadde en haar vaak een hemels voorgevoel schonk van haar 
toekomstige bestemming. 
Op een dag, tijdens het wassen aan de oever van de Yamuna in het gezelschap van 
andere vrouwen, vloog er plots een gigantische vogel over. Zacht landend, plaatste het 
dier een troon van lotusbloemen op haar hoofd. Iedereen die dit aanschouwde, was diep 
onder de indruk en besefte dat dit kind voor grootse dingen was voorbestemd. 
Niet lang daarna overleed Lakshmi na een korte ziekte. Devika had in een droom gezien 
dat haar moeder de poorten van de gezegende verblijfplaats van Brahma had betreden, 
een eer die haar ten deel viel vanwege haar pure en kuise leven. Hierdoor was het niet 
noodzakelijk om de gebruikelijke begrafenisrituelen op haar graf uit te voeren. 
Hoewel haar lichaam op aarde bleef, waren Devika’s gedachten bij de hemel. Zij huilde 
niet en droeg geen rouwkleding, zoals gebruikelijk was, want – zoals de heilige boeken 
onderwijzen – beschouwde zij de dood als een geboorte in een nieuw leven. 
Toen de tiran van Mathura hoorde van het onheil dat zijn nicht was overkomen, zag hij 
zijn kans schoon om zijn duistere plan uit te voeren. Hij stuurde ambassadeurs naar 
Nanda, beladen met geschenken, met het verzoek Devika weer naar hem te laten komen 
nu haar moeder was overleden en hij als naaste familie overbleef. 
Nanda werd diepbedroefd door dit voorstel. Hij had het kind lief als zijn eigen dochter 
en kon het gevoel niet van zich afschudden dat er donkere tijden aanbraken voor Devika. 

Devika's Terugkeer naar Mathura 

Omdat het verzoek van de tiran van Mathura in wezen juist was, besloot Nanda om 
Devika zelf de keuze te laten maken. Devika, die zich bewust was van haar 
lotsbestemming, aanvaardde haar plicht en stemde ermee in de ambassadeurs te volgen 
die haar oom had gestuurd. Voor haar vertrek sprak ze alle goddelijke zegeningen uit 
over het huis dat ze achterliet, waarmee ze haar dankbaarheid en verbondenheid toonde 
aan haar beschermers. 
Bij haar afscheid sprak Nanda hoopvolle woorden: "Onthoud," zei hij, "wij zien je graag 
terug mocht misfortuin jouw deel zijn." Hiermee benadrukte hij zijn genegenheid en 
bezorgdheid, en liet de deur open voor haar terugkeer in geval van tegenspoed. 
De onheilspellende voorgevoelens van Nanda bleken terecht. Nauwelijks was Devika 
aangekomen in Mathura, of haar oom, die zijn ware aard niet langer verborg, liet haar 
opsluiten in een kamer waaruit ontsnappen onmogelijk was. Ondanks deze plotselinge 
gevangenschap, bleef Devika onbevreesd. Ze had immers al via hemelse openbaringen 



164 

vernomen wat haar te wachten stond en vertrouwde vol overgave op het moment 
waarop God zijn goddelijke plan zou ontvouwen. 
Toch kende de tiran van Mathura zelf geen rust. Geplaagd door angst en bijgelovige 
vermoedens, leefde hij voortdurend in vrees voor rampspoed. De dood had hem immers 
reeds al zijn kinderen ontnomen en een onheilspellend gevoel van naderend onheil liet 
hem niet meer los. 

De Tiran van Mathura: Pogingen tot Vernietiging van Devika 

Nadat de tiran van Mathura werd achtervolgd door de herinnering aan zijn oude droom, 
waarin hem was voorspeld dat hij door de zoon van Devika van zijn troon zou worden 
gestoten, koos hij ervoor niet zijn zonden te betreuren, noch om vergiffenis te vragen 
voor de misdaden die hem zwaar door God bestraft waren. In plaats daarvan besloot hij 
zijn toekomstige rampspoed te voorkomen door zijn nicht te vernietigen. 
Om zijn doel te bereiken, liet hij elke dag het krachtigste gif uit de meest giftige planten 
mengen met water en voedsel, dat aan Devika werd toegediend. Tot zijn verbazing en 
groeiende onrust bleek het jonge meisje niet alleen te overleven, maar leek het gif 
volstrekt geen effect op haar te hebben. 
Gefrustreerd door het mislukken van zijn eerste plan, besloot de tiran Devika uit te 
hongeren, denkend dat dit een effectievere methode zou zijn dan vergiftiging. Echter, 
ook dit bleek tevergeefs. Devika bleef kerngezond, ondanks de strenge bewaking die 
haar ervan moest weerhouden voedsel te ontvangen. Het bleef een raadsel of zij op 
mysterieuze wijze toch voedsel kreeg, of dat de geest van God haar voorzag in alles wat 
zij nodig had. 

De Onmacht van de Tiran en de Onvermijdelijkheid van het Lot 

Ondanks zijn eerdere pogingen en het diepe wantrouwen dat hem kenmerkte, zag de 
tiran van Mathura uiteindelijk in dat het zinloos was om Devika te vernietigen. De 
mysterieuze gebeurtenissen en haar onverklaarbare overlevingskracht brachten hem 
ertoe zijn strategie te herzien. In plaats van haar te doden, koos hij ervoor haar nog 
strenger te bewaken. Hij stelde een wrede bewaker aan, die haar voortdurend bedreigde 
met de zwaarste straffen in het geval zij zou proberen te ontsnappen. De dreiging hing 
als een donkere wolk over Devika, die nu volledig geïsoleerd werd en onder streng 
toezicht stond. 
Toch bleken al deze menselijk bedachte middelen ontoereikend tegenover het lot dat 
voor haar was bepaald. Hoe zwaar de ketenen ook waren en hoe hermetisch de deuren 
ook sloten, de profetie van Pulastya bleef onverminderd haar kracht behouden. De 
heilige geest van Vishnu vond moeiteloos zijn weg door de dikke muren van de 
gevangenis, aangedreven door een goddelijke liefde die door geen enkel menselijk 
ingrijpen kon worden tegengehouden. Daarmee werd duidelijk dat geen enkele aardse 
macht het goddelijk plan kon dwarsbomen. 
 
 
 
 
 
 
 



165 

Hoofdstuk 11: Geboorte van Krishna en de Verwoede Reactie van de Tiran van 
Mathura 

Hemelse Openbaring en Wonderlijke Geboorte 

Volgens de Bhagavad Purana en de Brahmaanse traditie vond op een avond een 
bijzonder wonder plaats terwijl Devika in haar gevangenis aan het bidden was. 
Plotseling vulde hemelse muziek de ruimte en verdwenen de muren van haar cel. In dit 
magische moment verscheen Vishnu aan haar in al zijn glorie. Overmand door extase 
voelde Devika de geest van God door zich heen stromen; deze goddelijke kracht 
verlangde ernaar zich te incarneren via haar. Zo werd Devika op dat moment bevrucht. 

Een Tijd van Goddelijke Vreugde 

De periode van haar zwangerschap bracht Devika in een constante staat van betovering. 
Het besef dat zij een goddelijk kind droeg, schonk haar een onbegrensde vreugde die 
haar deed vergeten dat ze gevangen zat. Zelfs haar eigen bestaan leek naar de 
achtergrond te verdwijnen tegenover deze allesomvattende gelukzaligheid. 

De Geboorte en de Wonderlijke Ontsnapping 

Op de nacht van de bevalling, toen de pasgeboren Krishna zijn eerste geluiden maakte, 
blies een krachtige wind een opening in de muur van de gevangenis. Devika werd 
daarop door een boodschapper van Vishnu veilig uitgeleid naar een schaapskooi, 
eigendom van Nanda, aan de grens van Mathura. 

De Eerste Verering van Krishna 

In deze schaapskooi werd de nieuwgeborene Krishna genoemd, wat in het Sanskriet 'de 
heilige' betekent. De herders, die snel op de hoogte waren gebracht van de aanval, 
verzamelden zich rondom het kind en brachten hem hun aanbidding. 

Nanda's Goddelijke Droom en Zoektocht 

Diezelfde nacht kreeg Nanda in een droom een boodschap van God. Hierdoor werd hem 
duidelijk wat er was gebeurd en hij besloot met zijn bedienden – en samen met vele 
andere heilige mensen – op zoek te gaan naar Devika en haar zoon. Hun doel was haar te 
redden van de listen en dreigingen van de tiran van Mathura. 

Kamsa’s Woede en De Jacht op Krishna 

Bij het vernemen van de wonderlijke geboorte en ontsnapping van zijn nicht Devika, 
werd Kamsa overmand door woede. In plaats van in te zien dat het zinloos was om zich 
tegen de wil van de Heer te keren en om genade te vragen, zette hij vastberaden alles op 
alles om de zoon van Devika te vinden en te doden, in de hoop zo zijn noodlot te 
ontlopen. 

De Wrede Beslissing en Ziende Dromen 

Na opnieuw door een droom te zijn gewaarschuwd voor het naderende onheil, nam 
Kamsa een gruwelijk besluit. Hij gaf het bevel om in zijn gehele rijk alle pasgeboren 
jongetjes die tijdens de nacht van Krishna’s geboorte ter wereld waren gekomen te laten 
doden. In zijn angst voor het verlies van zijn troon dacht hij zo zijn macht te kunnen 
behouden. 



166 

De Poging tot Vangst in de Schaapskooi 

Ongetwijfeld geïnspireerd door de misleiding van de Rakshasas, die alles deden om het 
goddelijk plan van Vishnu te dwarsbomen, werd een groep soldaten naar de schaapskooi 
van Nanda gestuurd. Omdat Nanda zelf nog niet gearriveerd was, maakten de bedienden 
zich gereed om Devika en haar zoon te beschermen. 
Op dat moment voltrok zich een wonder: het kind Krishna, nog aan de moederborst, 
groeide plotseling uit tot de omvang van een tienjarig kind en begon vrolijk tussen de 
schapen te spelen. De soldaten, die op zoek waren naar een pasgeborene, liepen hem 
argeloos voorbij en konden het verwachte kind niet vinden. Bevreesd voor de gevolgen 
bij terugkeer zonder resultaat, keerden ze gehaast terug. 

Het Eerste Jaar van Krishna: Ontsnapping aan Gevaren 

De vele gebeurtenissen uit het eerste levensjaar van Krishna, bedacht door hen die hem 
het leven wilden benemen, zijn te talrijk om hier allemaal te beschrijven. Telkens weer 
wist Krishna echter te ontsnappen aan het kwaad, of dat nu van mensen of demonen 
kwam; hij overwon steeds opnieuw iedere beproeving. 

De Legende van Krishna aan de Oever van de Yamuna 

De beschrijvingen van de wonderen rond Krishna zijn zo talrijk en rijk aan fantasie dat 
zelfs twaalf dozijn boeken niet zouden volstaan om alles op te tekenen. Vele dichters 
hebben hun verbeelding de vrije loop gelaten en zo een onuitputtelijke bron van 
verhalen gecreëerd over zijn goddelijke optreden. 
Er is één gebeurtenis uit het leven van Krishna die niet onvermeld kan blijven, omdat 
deze vaak is aangegrepen door Jezuïeten in India. Zij gebruiken dit verhaal tot op de dag 
van vandaag om Krishna af te schilderen als een losbandig en immoreel figuur, waarbij 
ze talloze voorbeelden aanhalen van wat zij als zijn onzuiverheid beschouwen. 
Op een dag wandelde Krishna langs de oever van de Yamuna. Daar zag hij een vijftigtal 
meisjes, die zich volledig hadden uitgekleed om zich te wassen in de rivier. De meisjes 
waren zich er niet van bewust dat ze zichtbaar waren voor voorbijgangers en gingen 
onbezorgd hun gang. 

Krishna en de Legende van de gestolen kledij 

Toen Krishna langs de oever van de Yamuna wandelde, zag hij een groep jonge meisjes 
die zich, onbezorgd en onwetend van hun zichtbaarheid voor voorbijgangers, volledig 
hadden uitgekleed om te baden in de rivier. Het kind Krishna sprak hen aan en wees hen 
op het feit dat hun gedrag niet gepast was. De meisjes lachten om zijn opmerking en 
gooiden speels water naar hem. 
Daarop besloot Krishna hun kledij te pakken en deze hoog in een tamarindeboom te 
verstoppen, waardoor het voor de meisjes onmogelijk werd om uit het water te komen 
zonder zich bloot te geven. Toen ze zich realiseerden dat ze een fout hadden gemaakt, 
smeekten de jonge meiden Krishna om genade. Krishna was bereid hun smeekbeden te 
aanvaarden, op voorwaarde dat zij voortaan altijd een sluier zouden dragen wanneer zij 
kwamen baden in de rivier. 

Interpretatie en misbruik van de legende 

De Jezuïeten hebben deze gebeurtenis aangegrepen en presenteren het verhaal op een 
manier die suggereert dat Krishna de kledij van de meisjes afnam om zijn lusten te 
bevredigen. Deze interpretatie past binnen hun programma en verbaast ons niet. Omdat 



167 

het hun niet toegestaan is Krishna te erkennen, strijden zij met hun gebruikelijke 
middelen. Hun slimheid in het aanpassen van teksten en het zien van zaken die anderen 
niet opmerken, is bekend. 
We hebben eerder kunnen waarnemen dat men probeert bepaalde hoofdstukken van de 
geschiedenis te verdraaien. Het is dan ook niet uitgesloten dat achter hun oosterse 
missies dezelfde motieven schuilgaan. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

  



168 

Hoofdstuk 12 – De preken van Krishna 

Krishna’s Missie en Verkondiging van de Nieuwe Leer 

Krishna was nog maar zestien jaar oud toen hij besloot zijn moeder en oom Nanda 
achter te laten om zijn boodschap en de nieuwe leer door India te verkondigen. In deze 
levensfase omschrijft de Hindoe poëzie Krishna als een onvermoeibare strijder, die niet 
alleen de strijd aangaat met het kwade in de harten van mensen, maar ook met slechte 
heersers en prinsen. Zijn moed is ongekend, want hij trotseert uitzonderlijke gevaren, 
discussieert met kracht en overtuiging, en wordt soms zelfs alleen tegenover hele legers 
geplaatst die tot doel hebben hem te vernietigen. 
Steeds weer baant Krishna zich een weg door wonderen te verrichten: hij wekt doden 
tot leven, geneest mensen met lepra, geeft doven en blinden hun gehoor en zicht terug, 
en helpt overal de zwakkeren in hun strijd tegen de sterken, en de onderdrukten 
tegenover hun overheersers. Met grote stelligheid verkondigt hij dat hij de tweede 
persoon van de drie-eenheid is – Vishnu – die op aarde is gekomen om de mensheid te 
verlossen van de oorspronkelijke zonde, de geest van het kwaad te vernietigen en het 
goede te herstellen. 

Verering door het Volk en Zijn Unieke Positie 

De mensen luisteren in groten getale naar Krishna’s woorden. Ze zijn dorstig naar zijn 
verheven lessen en vereren hem als een god. Velen spreken uit dat hij inderdaad de 
verlosser is die ooit aan hun voorouders is beloofd. 

Reflectie op Wonderen en Morele Lessen 

Hoewel er talloze wonderbaarlijke gebeurtenissen aan deze verlosser worden 
toegeschreven – net zoals bij andere profeten die in verschillende tijden op aarde 
verschenen – beschouwt men deze handelingen als behorend tot de sfeer van de 
legende. De nadruk ligt vooral op Krishna’s filosofische en morele lessen. 
De auteur erkent het geloof in Krishna als godheid en wonderdoener, evenals in andere 
incarnaties of boodschappers van het hogere wezen, zoals Boeddha, Zoroaster, Manu, 
Mozes, Christus en Mohamed. Toch bewondert hij vooral Krishna als filosoof en 
moralist. Zijn leringen zijn zo subliem en zuiver, dat zelfs de grondlegger van het 
Europese christendom in latere tijden niets beters kon bedenken dan Krishna te 
imiteren. 

De Vorming van Krishna’s Gemeenschap 

Na enkele jaren van preken besloot de Hindoe hervormer zich te omringen met eerlijke 
en moedige discipelen, aan wie hij de opdracht kon geven om zijn werk voort te zetten 
en hen te initiëren in zijn doctrines. Deze stap markeerde een belangrijk moment in zijn 
missie, omdat hij nu een groep vertrouwde volgelingen om zich heen verzamelde die zijn 
ideeën konden verspreiden en verder konden uitdragen. 

Arjuna: Eerste en Toegewijde Volgeling 

Onder degenen die Krishna met grote ijver volgden tijdens zijn omzwervingen, 
onderscheidde Arjuna zich. Deze jongeman, afkomstig uit een van de hoofd families van 
Mathura, had alles opgegeven om Krishna te volgen. Krishna vertrouwde hem zijn 
plannen toe en Arjuna beloofde zijn leven volledig in dienst van hem te stellen en zijn 
ideeën te verspreiden. 



169 

Uitbreiding van de Volgelingen 

Uiteindelijk sloot zich een kleine groep gelovigen bij Krishna en Arjuna aan. Zij namen 
deel aan de gezamenlijke inspanningen, het werk en het geloof. Het leven dat zij leidden 
was zwaar, maar hun toewijding was groot. De leefregels van gelijkheid en het voorbeeld 
van Krishna’s puurheid en levenswijze wekten de mensen uit hun passiviteit. Een vonk 
van vitaliteit begon door India te stromen. 

Weerstand en Tegenwerking 

Ondanks deze heropleving werden Krishna en zijn volgelingen geconfronteerd met 
weerstand vanuit het verleden en van de raja’s. Gedwongen door de tiran van Mathura, 
bleven deze tegenstanders pogingen doen om het Krishna en zijn gemeenschap moeilijk 
te maken. De populariteit van Krishna’s leer deed de heersers vrezen voor hun macht; 
hun tronen trilden onder de opkomende populariteit van de nieuwe beweging. 

Bescherming door een Hogere Kracht 

Toch hadden de tegenstanders geen succes. Het leek alsof er een kracht werkzaam was 
die groter was dan al hun plannen. Deze kracht deed hun pogingen mislukken en 
beschermde de volgelingen van Krishna, waardoor het werk kon voortgaan en de leer 
zich verder verspreidde. 

Onverzettelijkheid en Leiderschap binnen Krishna’s Gemeenschap 

Soms kwam het voor dat complete dorpen zich verenigden om de soldaten, die eropuit 
waren gestuurd om Krishna en zijn volgelingen te arresteren, met kracht te verdrijven. 
De kracht van Krishna’s woorden was zo groot dat zelfs de soldaten, aangevuurd door 
zijn overtuiging en wijsheid, hun wapens neerlegden en hem om vergiffenis vroegen. 
Deze momenten vormden een belangrijk keerpunt in de verspreiding van Krishna’s 
boodschap, omdat ze lieten zien hoezeer zijn leer tot het hart van mensen sprak en hen 
wist te bewegen tot inkeer. 
Op een dag gebeurde iets bijzonders: zelfs de hoofdman van de troepen, die had 
gezworen zijn opdracht uit te voeren, verraste Krishna op een afgelegen plek. Hij was 
echter zo diep onder de indruk van Krishna’s grandeur en majesteitelijke verschijning 
dat hij zijn wapens liet vallen en zich aansloot bij de volgelingen. Zijn gebed werd 
verhoord, en vanaf dat moment werd hij een van de meest toegewijde en invloedrijke 
verdedigers van het nieuwe geloof. Deze man, bekend onder de naam Sarah Vasta, 
speelde een sleutelrol in het beschermen en verspreiden van Krishna’s leer. 
Krishna was echter niet altijd fysiek aanwezig bij zijn gemeenschap. Regelmatig 
verdween hij onverwacht, waardoor zijn volgelingen voor de uitdaging stonden om hun 
geloof en vertrouwen te behouden te midden van moeilijke omstandigheden. Het leek 
alsof Krishna hen wilde testen en voorbereiden op hun eigen verantwoordelijkheid, om 
vervolgens onverwacht terug te keren en hun afnemende vertrouwen te herstellen en 
hen te behoeden voor dreigend gevaar. 
Tijdens deze periodes van afwezigheid trad Arjuna op als leider van de kleine 
gemeenschap. Hij nam de plaats van zijn meester in tijdens rituelen als de Yajna en het 
gebed, en voerde Krishna’s opdrachten zonder enige aarzeling uit. Zijn toewijding en 
leiderschap zorgden ervoor dat de gemeenschap standvastig bleef en het pad van 
Krishna bleef volgen, ondanks de uitdagingen die hen werden opgelegd. 



170 

De Essentie van Krishna’s Leer en Invloed 

Hoewel de daden uit Krishna’s leven indrukwekkend zijn, schuilt de ware betekenis in 
het begrijpen van zijn leefregels en zijn morele lessen. Krishna was niet gekomen om een 
nieuwe religie te stichten; het was hem er niet om te doen bestaande waarheden te 
vernietigen die door God als goed waren verklaard en aan de mensheid waren 
geopenbaard. Zijn werk draaide om het zuiveren van het oude: hij wilde de 
oorspronkelijke waarden herstellen door alle verdorvenheden en onzuiverheden, die 
door de eeuwen heen door mensenhanden waren toegevoegd, te verwijderen. 
 
Ondanks de vijandigheid en weerstand uit het verleden wist Krishna zijn doel te 
bereiken. Toen hij stierf, had geheel India zijn leringen en principes omarmd. Zijn 
boodschap bracht een nieuw en vruchtbaar geloof tot leven, dat alle lagen van de 
bevolking bereikte. De moraal van het volk werd gereinigd, en de kwade krachten 
werden verdreven; het kwaad moest zich terugtrekken in de duisternis. Hiermee was de 
wedergeboorte, zoals toegeschreven aan Brahma, volbracht. 
 
Krishna’s leer was toegankelijk en eenvoudig wanneer hij tot het volk sprak, maar kreeg 
een verheven en filosofisch karakter in de gesprekken met zijn toegewijde volgelingen. 
Het is in deze dubbele betekenis—zowel in de eenvoud voor het volk, als in de diepte 
voor zijn discipelen—dat wij Krishna moeten herinneren en zijn nalatenschap moeten 
begrijpen. 
 
 
 
 
 
 
 

 

 
 
 
 

  



171 

Hoofdstuk 13: De Lessen van Krishna voor het Volk 

In zijn onderricht aan de Indiase families maakte Krishna veelvuldig gebruik van 
gelijkenissen. Deze symbolische verhalen vormden een essentieel onderdeel van zijn 
lessen, vooral wanneer hij tot het volk sprak dat niet direct in staat was diepgaande 
filosofische gedachten, zoals de onsterfelijkheid van de ziel en het toekomstige leven, te 
doorgronden. Door middel van gelijkenissen wist Krishna de mensen te prikkelen in hun 
intelligentie en hun moreel besef te versterken. 
Het introduceren van morele kwesties door het gedrag van bepaalde mensen als 
voorbeeld te nemen, sluit nauw aan bij oosterse tradities. Fabels en allegorieën zijn 
immers kenmerkende producten van Aziatische literatuur, en Krishna paste deze vorm 
met grote vaardigheid toe in zijn onderwijs. 
Onder al zijn verhalen heeft volgens de overlevering geen enkele gelijkenis van Krishna 
meer betekenis en grandeur gekregen dan die van de visser. Dit verhaal wordt in India 
met zoveel respect omgeven dat het aan kinderen wordt verteld vanaf hun jongste jaren, 
waardoor de morele en spirituele lessen van Krishna generatie op generatie worden 
doorgegeven. 

Het Verhaal van de Visser 

Toen Krishna na een verre expeditie terugkeerde, werd hij samen met zijn discipelen 
hartelijk ontvangen in Mathura. De bewoners kwamen massaal samen om hem te 
begroeten en veegden eerbiedig de weg schoon met groene takken, als teken van hun 
respect en toewijding. 
Op enige afstand van de stad bleef het volk staan, verlangend om het heilige woord van 
Krishna te horen. Krishna klom op een verhoging, zodat hij de menigte kon overzien en 
zijn boodschap duidelijk kon verkondigen. 

De Visser aan de Yamuna 

Aan de oever van de Yamuna, daar waar de rivier zich in talloze vertakkingen verdeelt, 
woonde eens een arme visser genaamd Durga. Iedere ochtend bij het eerste licht begaf 
Durga zich naar het water om zich te reinigen, geheel volgens de voorschriften uit de 
heilige boeken. In zijn hand hield hij een vers gesneden takje van het heilige Kusa-kruid 
en met grote devotie sprak hij het gebed van Savitri uit, gevolgd door de drie 
mysterieuze woorden: bhur, bhuvah, svah (aarde, tussenruimte en hemel). Na deze 
zuivering van lichaam en geest begon hij moedig aan zijn werk voor zijn grote gezin. 
De heer had hem, via zijn vrouw die hij op twaalfjarige leeftijd huwde in de bloei van 
haar jeugdige schoonheid, gezegend met zes zonen en vier dochters. Deze kinderen 
waren zijn vreugde, want net als hijzelf waren ze vroom en goed van aard. 
Zijn oudste zoon was inmiddels oud genoeg om hem te helpen met de boot en het 
uitzetten van de netten. De dochters, aan huis gebonden, weefden van de zijdeachtige 
haren van de geit kledingstukken en stampten gember, koriander en saffraan tot een 
pasta. Deze mengden ze met de sappen van peper om de gevangen vis te marineren voor 
de maaltijd. 
Ondanks het harde werken bleef het gezin arm. Andere vissers, die jaloers waren op 
Durga’s vroomheid en eerlijkheid, werkten hem tegen en behandelden hem slecht. Ze 
ontregelden zijn netten en sleepten zelfs in de nacht zijn boot het zand op, waardoor hij 
soms een hele dag bezig was om zijn boot weer in het water te krijgen. 
Wanneer Durga onderweg was naar de stad om zijn vangst te verkopen, wierpen zij de 
vissen op de grond zodat ze zanderig werden en onverkoopbaar raakten. Zo werd zijn 



172 

eerlijkheid keer op keer op de proef gesteld, maar ondanks deze tegenslagen bleef hij 
standvastig in zijn geloof en toewijding. 

De Beproevingen van Durga en de Komst van het Kind 

Durga keerde steeds vaker moedeloos terug naar huis, zich ervan bewust dat het 
moment naderde waarop hij zijn familie niet langer zou kunnen onderhouden. Ondanks 
zijn zorgen bleef hij trouw in zijn taken: hij ving de mooiste vissen voor de heilige 
kluizenaar en schonk zelfs hulp aan alle armen die bij hem aanklopten. Het weinige dat 
hij bezat, deelde hij met hen, en hij bood onderdak aan wie dat nodig had. Zijn vijanden 
maakten hem echter belachelijk om deze vrijgevigheid. Ze stuurden zelfs alle bedelaars 
die ze tegenkwamen naar Durga’s huis, onder het spottende geroep: “Ga naar Durga, hij 
is een prins in vermomming, hij vist alleen voor de show.” Zo lachten zij om het leed dat 
ze hem hadden aangedaan. 
Maar de tijden werden steeds zwaarder, niet alleen voor Durga, maar voor het hele land. 
Een verwoestende hongersnood trof iedereen, de rijstoogst en de granen mislukten 
volledig. Ook zijn vroegere vijanden verkeerden nu in grote nood door deze gedeelde 
rampspoed en vergaten daardoor hun pesterijen. 

De Ontmoeting met het Kind 

Op een avond keerde Durga terug van de Yamuna zonder ook maar één vis gevangen te 
hebben. Hij wist dat er thuis niets te eten was. Onder een tamarindeboom vond hij een 
klein kind dat huilde en om zijn moeder riep. Durga vroeg het kind waar het vandaan 
kwam en waarom het alleen was achtergelaten. Het kind vertelde dat het niet wist waar 
zijn moeder was; zij was vertrokken om voedsel te zoeken en had hem alleen 
achtergelaten. 
Uit medelijden tilde Durga het kind op en nam het mee naar huis. Zijn vrouw, bekend om 
haar goedheid en vriendelijkheid, bevestigde dat hij juist had gehandeld door het kind 
niet alleen achter te laten. In huis was echter geen rijst, geen gerookte vis en zelfs de 
maalsteen, waarmee de kruiden normaal werden gemalen, was deze dag niet gebruikt. 
Terwijl de maan stil scheen, verzamelde het gezin zich voor het avondgebed. 

De Boodschap van het Kind 

Plotseling begon het kind te zingen. Het lied vertelde dat de vrucht van de “cataca” het 
water zuivert, zoals goede daden de ziel reinigen. Het moedigde Durga aan zijn netten te 
nemen, omdat zijn boot op de Yamuna lag en de vissen wachtten. Het kind sprak over de 
dertiende nacht van de maan, de schaduw van de olifant aan de oostelijke kant en dat de 
voorouders verlangden naar offers van honing, ghee en gekookte rijst. Het was nu tijd 
om deze offers te brengen: Durga zou de armen een feest geven zo overvloedig als de 
stromende wateren van de heilige rivier. Het vlees van de roodgekleurde geest moest 
worden geofferd aan de Rudra’s en Aditya’s, want Durga’s tijd van beproeving was 
voorbij. Het kind vertelde hem dertien keer zijn netten uit te werpen, want de vissen 
wachtten op hem. 
Verbaasd en onder de indruk van deze boodschap, die hem als een teken uit de hemel 
voorkwam, riep Durga zijn sterkste zonen bijeen. Samen namen ze hun netten en gingen 
het water op, gehoor gevend aan de raad van het kind. 



173 

De Wonderbaarlijke Vangst en de Les van Barmhartigheid 

Het kind dat Durga had meegenomen, besloot met hem en zijn zonen mee te gaan in de 
boot. Zonder aarzeling pakte het kind een roeispaan en wees de richting aan waarin 
gevaren moest worden. Met vertrouwen volgden ze zijn aanwijzingen op. 
Dertien keer wierpen ze hun netten uit, precies zoals het kind hen had opgedragen. Tot 
hun grote verbazing zat bij elke worp het net zo vol met vis dat de boot telkens terug 
naar de oever moest om de vangst te lossen. Na de dertiende worp, toen het wonder zich 
had voltrokken, verdween het kind even plotseling als het verschenen was. 
Overstelpt van vreugde spoedde Durga zich huiswaarts om zijn gezin te voeden en te 
verlossen van de honger die hen kwelde. Maar in zijn blijdschap dacht hij niet alleen aan 
zichzelf en zijn dierbaren; hij herinnerde zich dat ook zijn buren leden onder de 
hongersnood. Zonder wrok ten opzichte van hen, ondanks het onrecht dat hem eerder 
was aangedaan, besloot hij zijn overvloedige vangst met hen te delen. 
Durga’s buren konden nauwelijks geloven dat hij, ondanks hun spot en eerdere 
vijandigheid, zijn rijkdom aan hen schonk. Tijdens de hele hongersnood bleef Durga zijn 
buren en andere behoeftigen helpen. Telkens wanneer hij zijn net uitwierp, keerde hij 
terug met een boot vol vis, waardoor hij iedereen kon blijven ondersteunen. 
Zelfs nadat de hongersnood voorbij was, bleef Durga onder Gods bescherming staan. Zijn 
rijkdom groeide zodanig dat het hem mogelijk werd een prachtige tempel te bouwen, 
gewijd aan Brahma. Deze tempel was zo indrukwekkend dat pelgrims uit alle delen van 
de wereld kwamen om het bouwwerk te bewonderen. 

De Erfenis van Durga: Levenslessen en Stelregels 

Sindsdien leeft onder de bewoners van Mathura de overtuiging dat men zwakkeren 
moet beschermen, elkaar moet helpen en nooit vijandig moet zijn tegenover hen die 
door tegenslag zijn getroffen. 
Ter afsluiting gaf Durga zijn familie enkele wijze stelregels mee, die hij als zijn 
nalatenschap beschouwde: 

• Het onrecht dat wij onze buren aandoen, zal ons als een schaduw achtervolgen. 
• De kennis van de mens is trots; zijn beste acties zijn illusoir als hij deze niet weet 

toe te schrijven aan God. 
• De liefde voor de medemens zou de hoofdregel moeten zijn voor de 

rechtvaardige mens in al zijn werken, omdat dit het meest weegt in de hemelse 
afweging. 

• Hij die nederig is van hart en geest is geliefd door God, hij heeft niets anders 
nodig. 

• Als het lichaam versterkt wordt door spieren, wordt de ziel versterkt door deugd. 
• Er is geen grotere zondaar dan degene die zijn ogen richt op de vrouw van de 

buurman. 

Stelregels voor een deugdzaam leven 

Een van de belangrijkste stelregels die velen beschouwen als tijdloos, benadrukt het 
belang van vergeving en goedheid. Zoals de aarde de mensen draagt die haar betreden 
en zelfs gewond wordt door de ploeg, zo dienen wij kwaad te beantwoorden met 
goedheid. Dit principe onderstreept de kracht van mededogen en het vermogen om 
negatieve daden te transformeren door positieve respons. 
De waarde van ons voorbeeld ligt niet in het omgaan met enkel de goeden in de 
samenleving; juist door contact met hen die op een dwaalspoor zijn, kunnen we 



174 

bijdragen aan hun verandering. We moeten niet bang zijn ons te mengen met de 
slechten, want onze invloed kan hen helpen een betere weg te kiezen. 
Er wordt gesteld dat als één individu de bron kan zijn van de ondergang van een hele 
gemeenschap, deze verbannen moet worden. Op dezelfde manier moet een dorp dat een 
heel district kan vernietigen, worden verwoest, en een district dat aanleiding kan geven 
tot het verlies van de ziel, moet worden verlaten. Deze gedachte benadrukt de noodzaak 
van bescherming en het nemen van verantwoordelijkheid voor het grotere geheel. 
De diensten die wij verlenen aan mensen met een slechte inborst, zijn vaak niet blijvend; 
het goede dat wij doen lijkt op tekens die in het water worden geschreven en snel 
verdwijnen. Toch moeten wij het goede doen voor ons eigen innerlijk welzijn, en niet om 
erkenning of beloning op aarde. Onze deugden en zonden blijven immers bij ons, zelfs na 
de dood, terwijl onze bezittingen en geliefden ons slechts tot het graf begeleiden. 
De deugdzame mens wordt vergeleken met de imposante Banyanboom, waarvan de 
schaduw bescherming en leven biedt aan alles wat eronder groeit. Dit beeld illustreert 
hoe een rechtvaardig persoon anderen inspireert en ondersteunt. 
Wetenschap en kennis zijn slechts waardevol als men in staat is tot oordeelsvorming; 
zonder dit vermogen is kennis als een spiegel voor de blinde. Wie enkel waarde hecht 
aan middelen tot succes, verliest het zicht op wat juist is en op de juiste richting in het 
leven. 
Sommigen menen dat het doel de middelen heiligt, maar deze gedachte vraagt om 
reflectie en wijsheid. Alleen het oneindige en grenzeloze kan het oneindige en 
grenzeloze begrijpen; slechts God kan God doorgronden. 

Krishna’s Adviezen voor Een Deugdzaam Leven 

De rechtvaardige mens wordt vergeleken met de sandaalboom, die ondanks het vallen 
door de slagen van de houthakker, de bijl parfumeert die hem verwondt. Dit krachtige 
beeld benadrukt dat zelfs wanneer een goed mens schade wordt toegebracht door een 
slecht mens, hij toch zijn omgeving blijft verrijken met zijn deugdzaamheid en goedheid. 

Levenshouding van de Toegewijde 

Krishna geeft waardevolle adviezen aan hen die zichzelf willen heiligen in de Heer en 
streven naar eeuwige vergelding. Volgens Krishna dient men dagelijks heilige devotie te 
praktiseren en het lichaam in staat te stellen tot verdienstelijke boetedoeningen. Het 
streven naar spirituele groei staat centraal, waarbij men zich richt op innerlijke 
zuivering en discipline. 

Afwijzing van Wereldse Verleidingen 

De bewondering van de wereld moet men afwijzen als ware het vergif: slechts 
minachting mag men voelen voor aardse rijkdommen. Het belangrijkste is respect voor 
zichzelf en liefde voor medemensen. Krishna benadrukt dat men nooit boos moet 
worden en dat men zich moet onthouden van duivelse handelingen, zelfs tegenover 
dieren, die met liefde en respect bejegend dienen te worden, ongeacht hun imperfecties. 

Vermijden van Verleidingen en Ondeugden 

Sensuele verlangens moeten worden weggejaagd, hebzucht gemeden. Men dient zich 
verre te houden van dans, lied, muziek, gefermenteerde drank en gokken. 
Kwaadsprekerij, laster en bedrog zijn uit den boze. Ook het koesteren van liefdevolle 



175 

gevoelens voor een vrouw, het omhelzen, en het bekvechten dienen vermeden te 
worden. Het huis, dieet en de kleding van de toegewijde moeten altijd netjes zijn. 

Omgaan met de Armen 

Wanneer een arm persoon aan de deur klopt, dient men deze te ontvangen, zijn voeten 
te wassen, hem te bedienen en samen te eten van wat overblijft, omdat de armen 
uitverkoren zijn door de Heer. 

De Hoogste Deugd: Mededogen 

De allerbelangrijkste deugd is dat men gedurende zijn hele leven nooit een ander mag 
molesteren. In plaats daarvan moet men medeschepselen beschermen, liefhebben en 
assisteren. Dit zijn de deugden die door God het meest gewaardeerd worden. 

Krishna’s Invloed en Universele Waarde 

Krishna verkondigt onder zijn mensen gezonde doctrines van moraal en heeft hen 
geïnitieerd in de machtige principes van geven, zelfverloochening en zelfrespect. Dit 
gebeurde in een tijd waarin de verre landen van het westen nog bevolkt waren met 
woeste hordes en bossen. Tegen deze achtergrond rijst de vraag: wat heeft onze 
moderne beschaving, zo trots op haar vooruitgang en verlichting, daadwerkelijk kunnen 
toevoegen aan deze sublieme lessen? 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

  



176 

HOOFDSTUK 14: KRISHNA’S FILOSOFISCHE LESSEN 

De Diepgang van Krishna’s Leringen 

Het is van groot belang om de oorspronkelijke Sanskriet-teksten te bestuderen, in het 
bijzonder de Bhagavad-Gita, waarin de verheven lessen van Krishna aan zijn discipelen – 
en vooral aan Arjuna – zijn opgetekend. Door deze studie wordt duidelijk dat het 
concept van verlichting, zoals wij dat kennen, zijn wortels heeft in het oude Oosten. De 
thema’s die Krishna behandelt zijn van een uitzonderlijk hoog filosofisch niveau: de 
diepste vraagstukken van de filosofie, de zuiverste moraal, de onsterfelijkheid van de 
ziel en de toekomst van de mens die leeft volgens goddelijke wetten. 
Deze onderwerpen krijgen in Krishna’s monologen vorm, waarbij de auteur zich beperkt 
tot het geven van antwoorden. Hiermee wordt aan de lezer – of de professor – een 
opening geboden om verder na te denken en nieuwe inzichten te verwerven. 

Beperking tot de Onsterfelijkheid van de Ziel 

Vanwege de beperkte ruimte kunnen niet alle grote onderwerpen in detail worden 
besproken. Daarom wordt hier de nadruk gelegd op Krishna’s uiteenzetting over de 
onsterfelijkheid van de ziel. Deze beschouwing volstaat om inzicht te krijgen in de 
waarde van zijn leer. 

Dialoog tussen Arjuna en Krishna 

Arjuna: 
"Kan je ons vertellen, oh Krishna, wat is die pure substantie die wij van de Heer hebben 
ontvangen en die uiteindelijk weer naar Hem moet terugkeren?" 
Krishna: 
"De ziel is het principe van het leven; zij schenkt wijsheid aan het bezielde lichaam. 
Materie daarentegen is levenloos en vergankelijk. De ziel denkt, handelt en is 
onsterfelijk. Uit het denken ontstaat de wil, en vanuit de wil volgt de daad. Zo is de mens 
het meest volmaakte van alle aardse schepselen, omdat hij vrij rondgaat in de geschapen 
wereld en in staat is om het ware van het valse te onderscheiden, rechtvaardigheid van 
onrecht, en goed van kwaad." 
De innerlijke kennis trekt de ziel aan tot wat haar behaagt en stoot af wat haar niet 
bevalt. Hierdoor wordt de ziel verantwoordelijk gehouden voor haar daden en keuzes, 
en daarom heeft God beloningen en straffen vastgesteld. 
Als de ziel het eeuwige en zuivere licht volgt dat haar leidt en inspireert, handelt zij 
vanzelf in het goede. Het kwaad krijgt echter de kans om te groeien wanneer de ziel haar 
oorsprong vergeet en zich laat meeslepen door invloeden van buitenaf. 
 
De ziel is onsterfelijk en moet terugkeren naar de grote ziel waar het uit voortkomt; 
maar omdat het was gegeven aan de mens in de meest pure vorm, kan het niet 
terugkeren naar het hemelrijk zolang het niet is gereinigd van alle fouten die het heeft 
begaan vanwege de verbinding met materie. 

De Reiniging en Essentie van de Ziel volgens Krishna 

Arjuna: "Hoe kan je de ziel reinigen?" 
Krishna: Krishna legt uit dat de ziel gereinigd kan worden, en dat dit proces afhankelijk 
is van de fouten die de ziel heeft begaan. Voor sommige zielen zal deze zuivering snel 
plaatsvinden, terwijl het voor anderen langer kan duren. De grootste straf voor de ziel is 



177 

echter haar uitsluiting van hereniging met het grote geheel. Deze uitsluiting vindt plaats 
in de lagere hemelen, die als een soort hel worden beschouwd. Het diepste verlangen 
van de ziel is immers om terug te keren naar haar oorsprong en op te gaan in de 
universele ziel van het bestaan. Het niet kunnen voldoen aan dit verlangen geldt als de 
zwaarste straf. 
Arjuna: "Hoe kan de ziel onrein zijn als zij deel uitmaakt van de grote ziel?" 
Krishna: Krishna antwoordt dat de ziel in haar puurste essentie rein is. Het licht van de 
sublieme ahamkara ontwikkelt uit zichzelf geen duisternis. Als er in de ziel een kiem van 
onvolmaaktheid zou bestaan, zou deze vernietigbaar zijn, net als het lichaam; maar dat 
is niet het geval. De imperfectie van de ziel ontstaat uitsluitend door haar vermenging 
met materie. Deze onzuiverheid raakt echter niet de kern van de ziel, want haar oorzaak 
ligt buiten de ziel zelf, namelijk in de superieure intelligentie, in God. 

Samenvatting van Krishna's Leer 

Na deze filosofische beschouwingen wordt aangegeven dat verdere citaten niet worden 
gegeven, omdat Krishna’s uitleg verder zou reiken dan het begrip van wie zich niet 
intensief met de diepste filosofie bezighoudt. Toch zijn deze inzichten voldoende om de 
kern van Krishna’s leer helder samen te vatten. 

• Krishna werd in India geboren om de onsterfelijkheid van de ziel te prediken. 
• Hij benadrukte de vrije wil, wat neerkomt op vrijheid van meningsuiting en 

persoonlijkheid. 
• Hij leerde geloof in verdienste en tekort, in beloning en bestraffing in het 

toekomstige leven. 
• Hij kwam om mensen liefdadigheid bij te brengen, liefde voor elkaar, zelfrespect, 

het goede doen om het goede zelf, en vertrouwen in de onuitputtelijke goedheid 
van de schepper. 

• Krishna leerde het kwaad te bestrijden door het goede, de zwakken te troosten, 
de onfortuinlijken te ondersteunen, de onderdrukten te helpen en tirannie te 
weerstaan. 

• Hij leefde sober, hield van de armen, leefde kuis en raadde deze levenshouding 
ook aan. 

De Invloed van Krishna en de Verdraaiing van Zijn Leer 

Krishna wordt beschouwd als de machtigste figuur uit de oudheid. Zijn werk van 
wedergeboorte inspireerde later niet alleen Christus, maar ook Mozes, die op zijn beurt 
beïnvloed werd door de geschriften en daden van Manu. Deze lijn van inspiratie toont de 
diepe impact van Krishna’s handelen en filosofie op latere religieuze hervormers en 
denkers. 
Toch is het belangrijk stil te staan bij de ontwikkeling na Krishna’s tijd. De hervormer 
zelf stond voor zuivere waarden en spirituele verheffing, maar na zijn dood namen zijn 
opvolgers een andere koers. Geleidelijk raakten zij de verheven tradities van hun 
meester uit het oog. Gedreven door eigenbelang en de drang naar overheersing, 
brachten zij het volk in verval en vernedering. Dit proces effende het pad voor de 
opkomst van een allesoverheersende, despotische theocratie, zoals zichtbaar werd in de 
macht van de Indiase Brahmanen. 
 
 



178 

Hoofdstuk 15: Verheerlijking van Krishna – Zijn discipelen gaven hem de naam 
Jezues (Deva Deva; Pure Essentie) 

Op een bepalende dag in Krishna’s leven stuurde de tiran van Mathura een groot leger 
uit tegen Krishna en zijn discipelen. De discipelen raakten in paniek en probeerden te 
vluchten voor het dreigende gevaar. Hun vertrouwen leek te zijn verdwenen op het 
moment dat de dreiging zich aandiende. 
Terwijl Krishna in gebed was, sprak hij zijn volgelingen toe en vroeg: “Waarom zijn jullie 
bang? Beseffen jullie dan niet wie hier met jullie samen staat?” Op dat moment 
openbaarde Krishna zich aan zijn discipelen in zijn volle glorie. Hij straalde zo’n intens 
licht uit dat de discipelen overmand werden door ontzag en zich met hun gezicht in het 
zand wierpen. Ze smeekten Krishna om vergiffenis voor hun zwakte en gebrek aan 
vertrouwen. 
Toen Krishna zijn menselijke vorm weer aannam, sprak hij hen vaderlijk toe: “Hebben 
jullie geen vertrouwen in mij? Weet dat, of ik nu aanwezig ben of afwezig, ik altijd tussen 
jullie zal zijn om jullie te beschermen.” Door deze woorden hervonden de discipelen hun 
geloof en beloofden zij nooit meer te twijfelen aan zijn macht. Vanaf dat moment 
noemden zij hem Deva Deva, zoals ook vermeld staat in de Bhagavata Purana. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

  



179 

Hoofdstuk 16: Krishna en de Twee Heilige Vrouwen, Lakshmi en Saraswati 

Krishna trok door de omgeving van Mathura, steeds vergezeld door zijn discipelen en 
een menigte mensen die verlangden om hem te zien. Overal werd hij geprezen als de 
bevrijder die het volk had verlost van de tiran Kansa, die door Krishna zijn verdiende 
straf had gekregen. De mensen wezen naar hem en zeiden: “Zie hem die ons bevrijd 
heeft van de onderdrukker, zie hem die de doden weer tot leven kan wekken, de lamme 
geneest, en de dove en de blinde hun gezondheid teruggeeft.” 
Op een dag kwamen er twee vrouwen uit de laagste kaste naar Krishna toe. Zij 
besprenkelden hem met geurend water en bewezen hem eer. De menigte reageerde hier 
afwijzend op, maar Krishna sprak hen toe en maakte duidelijk hoe hij hierover dacht: 
“Vrouwen, ik accepteer jullie offer. Het kleine beetje dat uit het hart gegeven wordt, is 
veel meer waard dan alle uiterlijke vertoning. Wat verlangen jullie van mij?” 
De vrouwen antwoordden: “Heer, onze echtgenoten maken zich zorgen. Er is geen 
blijdschap in ons huis, omdat God ons niet tot moeders wil maken.” 
Toen hielp Krishna hen overeind en sprak: “Jullie wens zal worden gehoord. Omdat jullie 
in mij geloven, zal het geluk terugkeren in jullie huis.” 
Enige tijd later werden hun gebeden verhoord. Nicha Dali en Saraswatie schonken 
allebei het leven aan een zoon. Deze twee kinderen groeiden uit tot heilige personen, en 
onder de namen Sudama en Sudasie zijn ze later bekend geworden binnen de 
Hindoeïstische traditie, zoals vermeld in de Bhagavata Purana. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

  



180 

Hoofdstuk 17: De Dood van Krishna 

Het werk van Krishna als verlosser was voltooid. Heel India leek nieuw leven te hebben 
gekregen; gebeden, hoop en geloof verwarmden de harten van de mensen en overal was 
er activiteit. Krishna, zich ervan bewust dat zijn taak op aarde erop zat, begreep dat het 
moment gekomen was om terug te keren naar de bron vanwaar hij was gezonden. 
Hoewel zijn discipelen hem wilden volgen, verbood hij dit. Op een dag begaf Krishna zich 
naar de oever van de rivier om zich te reinigen van de sporen van zijn sterfelijk 
bestaan—de vlekken die hij mogelijk had opgedaan tijdens de vele strijd die hij had 
geleverd. Aan de waterkant aangekomen, dompelde hij zich driemaal onder. Vervolgens 
knielde hij neer, keek omhoog naar de hemel en begon in gebed te wachten op zijn dood. 
In deze kwetsbare houding werd Krishna plotseling getroffen door een pijl. Deze werd 
afgeschoten door Angada, de man wiens misdaden Krishna eerder had onthuld. Angada 
was hem naar de rivier gevolgd met de bedoeling hem te doden. Volgens de overlevering 
is Angada tot in eeuwigheid gedoemd om op aarde rond te zwerven, te leven van de 
resten der doden, in het gezelschap van jakhalzen en andere onreine dieren. 
Na de dood van Krishna bond de moordenaar het lichaam van de godmens vast aan een 
boom, zodat het een prooi zou zijn voor de gieren. Het nieuws van Krishna's dood 
verspreidde zich razendsnel. Onder leiding van Arjuna, Krishna's meest geliefde discipel, 
haastten de mensen zich naar de plek om het lichaam te claimen. Maar tot hun verbazing 
was het sterfelijke lichaam van de verlosser verdwenen; het was zonder twijfel 
opgegaan naar de hemelse sferen. De boom waaraan het lichaam had gehangen, werd 
plotseling bedekt met prachtige rode bloemen en verspreidde een zoete geur. 
Zo kwam er een einde aan het leven van Krishna, die slachtoffer werd van iemand die 
zijn wetten niet wilde erkennen, en die door zijn ondeugden en hypocrisie uit de 
gemeenschap van de mensen was verbannen. (Bhagavata Purana en Indische tradities) 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 

 
 
 
 

  



181 

Hoofdstuk 18: Enkele Woorden van Uitleg 

In dit hoofdstuk wordt een kritische beschouwing gegeven over de verhalen rondom 
Devika en haar zoon, alsook over de mythen die de Indiase traditie en poëzie 
kenmerken. De schrijver stelt dat geen enkele oriëntalist die de materie begrijpt, zal 
betwisten wat er over Devika en haar zoon is gezegd. Het is immers allang duidelijk 
geworden dat veel van de moderne mythen uit de Indiase traditie en poëzie voortkomen 
uit verval en bijgeloof, gebruikt door de Brahmanen om de massa's te beheersen en hun 
macht te behouden. 
Om deze reden verwerpt de schrijver de heroïsche verhalen die Indiase dichters over 
Krishna hebben opgetekend, omdat deze later zijn toegevoegd en geen grenzen kennen 
in hun beschrijving van het buitengewone. De bekendste poëzie over Krishna, die niet 
ouder is dan de Mahabharata — geschreven circa 2000 jaar voor onze jaartelling — 
vindt haar oorsprong in het idee dat de heilige voortdurend de menselijke handelingen 
en omstandigheden naar zijn wil stuurt, en op aarde zowel beloningen als straffen 
uitdeelt voor goede en slechte daden. 
Dit gedachtegoed is niet uniek voor India, maar doordringt ook de oude beschavingen 
van Egypte, Griekenland en het Hebreeuwse volk. Het is een afgeleide van een periode 
waarin India haar zuivere Veda-tradities en de leer van Krishna vergat en zich in de 
armen wierp van heiligen, helden en halfgoden. 
De auteur illustreert deze ontwikkeling met een voorbeeld uit de moderne tijd, en 
benadrukt zo het belang van het afwijzen van Indiase poëzie wanneer men Krishna en 
zijn werk wil eren. Alleen door ons te richten op de zuivere theologie, de leer van de 
shastra’s en de bewaarde tradities van India, kan men recht doen aan zijn nalatenschap. 
In de zestiende eeuw waren er pogingen om in epische poëzie klassieke figuren als Mars, 
Jupiter, Juno, Venus en Minerva te vervangen door Krishna, apostelen, engelen en 
heiligen. Tosso’s Jeruzalem diende hierbij als model. Als deze gewoonte in het Oosten 
was overgenomen en tot traditie was geworden, zou men na eeuwen van onderzoek en 
speurwerk, bij het reconstrueren van het verleden, verplicht zijn geweest om poëzie en 
legenden af te zweren en een nieuw beeld te vormen van Christus, zijn apostelen en hun 
leer — met als pijnlijk gevolg de ontdekking dat deze figuren, wanneer ze opduiken in 
burgerlijke en religieuze conflicten, noodgedwongen als uitvindingen van bijgeloof 
moeten worden afgewezen. 
De schrijver maakt duidelijk dat zijn benadering niet wezenlijk anders is: hij bestudeert 
Krishna uitsluitend vanuit zijn filosofische en morele revolutie. Dit is, zo stelt hij, het 
enige juiste perspectief. Bovendien waarderen de geleerden in India, die zich tot op de 
dag van vandaag toewijden aan de studie van de religieuze waarheden, juist dit aspect 
van Krishna. 
 

 

 
 
 
 
 
 



182 

Hoofdstuk 19: Opvolgers van Krishna – Grootheid en Verval van de 
Brahmanen 

Na Krishna’s heengaan namen zijn directe opvolgers zich voor om alle deugden te 
volgen. Zij oefenden volledige zelfverloochening en streefden naar een sober leven, 
waarbij hun hoop en verwachtingen uitsluitend gericht waren op een toekomstig leven. 
Hun bestaan stond volledig in het teken van de hemelse missie van hun meester. 
Het ideaalbeeld van de Brahmaanse priester uit het oude India is bewonderenswaardig. 
Hun aanbidding was zuiver en majestueus, en hun toewijding aan God werd als 
bijzonder verdienstelijk beschouwd. In deze context is het van belang te begrijpen hoe 
de Manava-Dharmasastra en de Brahmaanse theologie de rol en plichten van de 
priesters definiëren, en hoe zij zich richten op onsterfelijkheid door trouw te blijven aan 
hun voorschriften. 
De gedragsregels waaraan de priesters zich dienden te houden waren streng en 
dwingend. Door deze regels te volgen, ontstond een duidelijk contrast tussen de 
Brahmaan uit de eerste tijden en de Brahmaan uit latere perioden. Waar de priester van 
weleer volledig gewijd was aan zijn spirituele taak, weerspiegelt de evolutie binnen de 
Brahmaanse gemeenschap een verschuiving in waarden en praktijken. 
Bij het onderzoeken van de motieven achter hun handelen, merkt Manu op dat zelfliefde 
nauwelijks prijzenswaardig is. Toch concludeert hij dat er niets in deze wereld is dat er 
volledig van vrijgesteld kan worden. Dit vormt een centraal thema in de beoordeling van 
de ontwikkeling en het verval binnen de Brahmaanse traditie. 

Hoop, Plicht en Onbaatzuchtigheid in de Brahmaanse Leefregel 

De tekst benadrukt dat hoop op een positieve uitkomst het vermogen tot inspanning 
voedt. De grootste opofferingen krijgen hun waarde doordat ze een doel dienen: vrome 
soberheid en goede daden komen voort uit de verwachting van een beloning. Dit idee 
dat hoop een bron van motivatie is, is diep verankerd in het menselijke handelen. 
Toch gaat de schrijver direct verder met een belangrijke nuancering. Hij stelt dat ware 
grootsheid juist ligt in het handelen zonder verwachting van een beloning. Wie zijn 
plichten vervult en zich volledig op God richt, zonder hoop of verwachting op 
persoonlijke voordelen, vindt het ware en onsterfelijke geluk. Dit onbaatzuchtige 
handelen wordt neergezet als het hoogste ideaal. 
Het belangrijkste van alle plichten wordt genoemd: het bestuderen van de Veda’s. Deze 
teksten worden gezien als het woord van Brahma en Krishna, geopenbaard aan de mens. 
De autoriteit van de heilige openbaringen (sruti) staat buiten kijf. De Brahmaanse 
priester bereikt het volmaakte geluk in het hiernamaals alleen door volledige toewijding 
en overgave, zonder de motieven van God te willen doorgronden of te begrijpen. 
Verder moet de priester zich onderwerpen aan de traditie (sruti) wanneer de wet geen 
uitsluitsel biedt. Terwijl het de gewone mens is toegestaan zich te laten leiden door 
eigenbelang en hoop op beloning, mag de priester uitsluitend handelen uit toewijding 
aan God. Zijn enige leidraad is het woord van God zoals geopenbaard in de geschriften, 
en de traditie wanneer de heilige teksten zwijgen. 
Tenslotte waarschuwt Manu voor vrijdenkers die, vooruitlopend op de hervormingen 
van Boeddha, de autoriteit van openbaring en traditie afwijzen. Zulke mensen worden 
als atheïsten en ontkenners van de heilige boeken beschouwd en zijn volgens Manu niet 
welkom binnen de religieuze gemeenschap. 



183 

De Levenswandel en Inwijdingsplichten van de Brahmaan 

De geïnitieerde Brahmaan is verplicht een leven van kuisheid te leiden. Hij mag heilige 
offers aan God uitsluitend in de ochtend verrichten, wanneer zowel zijn hart als zijn 
lichaam zuiver en rein zijn. Voor het altaar reciteert hij de heilige mantra’s, waarmee hij 
zich volledig wijdt aan zijn spirituele opdracht. 

De Eerste Levensfase: Bedelmonnikschap en Dienstbaarheid 

Het eerste deel van zijn leven, dat tot ongeveer het zeventigste levensjaar duurt, brengt 
de Brahmaan door als bedelmonnik. In deze fase heeft hij de taak zijn medemens te 
onderrichten en te begeleiden naar God. Eigenbelang is hem vreemd; zijn leven staat in 
het teken van dienstbaarheid aan anderen. Iedereen die ongelukkig, getroffen, klein, arm 
of hulpeloos is, mag rekenen op zijn troost en ondersteuning. 

Het Begin van de Plichten: Reiniging bij Geboorte 

De verplichtingen van de Brahmaan beginnen reeds bij zijn geboorte. Krishna’s 
nederdaling op aarde heeft immers niet alle zonden weggenomen. Wie onder dit geloof 
geboren wordt, dient daarom gereinigd en herboren te worden door het heilige water 
van de Yamuna, dat symbool staat voor zuivering. Dit kan het daadwerkelijke 
rivierwater zijn, of water dat door de gebeden van de priesters in de tempel als heilig is 
verklaard. 

Verdere Inwijding voor de Toekomstige Guru 

Voor de Brahmaan die is voorbestemd om Guru te worden, oftewel priester van de 
Goddelijke wet, volstaat de ceremonie van reiniging niet. Hij dient bovendien het heilige 
koord te dragen en vanaf zijn derde levensjaar zijn kruin te scheren, een ritueel dat hem 
zijn verdere leven begeleidt. 

Het Ritueel van de Onderdompeling 

Op het moment dat de Brahmaan wordt ondergedompeld, moeten zijn lippen met 
geklaarde boter en honing worden gezalfd. Tegelijkertijd worden de gebeden van 
toewijding gereciteerd. Dit symboliseert zijn volledige overgave en zuivering ten 
overstaan van het Goddelijke. 

De Ceremoniën van Reiniging en Initiatie 

De ceremoniën rond het scheren van het hoofd hebben een bijzondere betekenis binnen 
het leven van de Brahmaan. Deze rituelen moeten op het zesde levensjaar worden 
herhaald, en wanneer men de leeftijd van zestien bereikt, begeven allen die aan de Heer 
gewijd zijn zich naar de tempel. Daar bevestigen zij hun reiniging door middel van een 
zalving met heilige olie, omdat zij op dat moment de volwassenheid bereiken. 

Toelating en Uitsluiting van Initiatie 

Volgens de geschriften van Manu worden allen die deze sacramenten niet hebben 
ondergaan, onwaardig verklaard voor initiatie en geëxcommuniceerd. Het Sanskriet 
woord ‘Vratyas’ betekent niets anders dan excommunicatie, zoals hierboven 
omschreven. 



184 

Oefening in Gebeden en Discipline 

Zodra het Brahmaanse kind de rituelen begrijpt, is hij verplicht zijn gebeden tweemaal 
daags op te zeggen, ’s ochtends en ’s avonds, rechtopstaand met gevouwen handen. In 
het ochtendgebed corrigeert hij de fouten die hij tijdens het avondgebed heeft gemaakt; 
in het avondgebed zuivert hij zich van de fouten die overdag zijn begaan. Pas na het 
bereiken van het zeventiende levensjaar, en volgens de regels van de heilige geschriften, 
is het hem toegestaan om offers te brengen aan het Goddelijke. 

Voorbereiding op het Priesterschap 

Voordat hij tot priester en leraar van de gelovigen mag worden ingewijd, is de Brahmaan 
verplicht jarenlang te studeren aan scholen voor theologie en filosofie. Daar leert hij de 
wetenschap van het leven en van God, kennis die hij later weer moet doorgeven aan 
anderen. Deze periode geldt als zijn proeftijd. 

Te Bestuderen Wetenschappen 

• Sanskriet – de heilige taal waarin God zich openbaarde aan de mens 
• Theologie – met een volledige behandeling van religieuze ceremoniën 
• Filosofie – vooral gericht op de dagelijkse plichten 
• Astronomie 
• Wiskunde 
• Grammatica en zelfstandige naamwoorden 
• En ten slotte, hetgeen wordt beschouwd als het meest essentiële voor de priester 

De Overgang van Leerling tot Priester 

De Brahmaan verdiept zich grondig in de Veda’s, de heilige geschriften, waarbij hij zich 
toelegt op het bestuderen van commentaren en uitleg over moeilijke of onduidelijke 
passages. Manu stelt dat als een zoon zijn ouders moet eren vanwege het schenken van 
het materiële leven, hij zijn instructeur – de spirituele vader die hem het leven van de 
ziel geeft – nog meer dient te respecteren. 

De Wijding tot Priester en de Levenswijze 

Wanneer de proeftijd is voltooid, wordt de Brahmaan ingewijd als dienaar onder de 
dienaren van God. Als priester leeft hij strikt volgens de voorgeschreven regels. Zijn 
levensonderhoud bestaat uit aalmoezen, offers die door de gelovigen worden gegeven, 
aangezien hij zelf geen bezit mag hebben. Hij praktiseert vasten en onthouding en leeft 
als voorbeeld van alle deugden. Zijn tijd verdeelt hij tussen gebed en het geven van 
instructies, die hij doorgeeft aan nieuwelingen. 

De Laatste Fase: Absorptie in het Goddelijke 

Wanneer de Brahmaan na jaren van dienstbaarheid als leerling priester en leraar is 
geworden, en zijn leven heeft gewijd aan goede werken en aan God en zijn naasten, 
wacht hem nog één laatste taak: de voorbereiding op zijn finale absorptie in het 
Goddelijke. 

Leven volgens de Heilige Geschriften 

De geschriften beschrijven zijn gedrag in deze fase. Hij leeft alleen, zonder gezelschap, 
zonder te denken dat hij de wereld heeft verlaten of dat allen hem hebben verlaten. Hij 



185 

bezit geen huis noch haard; als honger hem overvalt, vertrouwt hij op God voor zijn 
verzorging – aan zijn voeten groeien de kruiden die hij eet. Hij verlangt niet naar het 
leven, noch naar de dood, maar wacht geduldig tot zijn tijd gekomen is, zoals een maaier 
’s nachts vreedzaam wacht op zijn loon. Hij zuivert al zijn handelingen en wijdt deze aan 
de Heer. 
De Brahmaan spreekt geen kwade woorden, wenst niemand kwaad en waakt ervoor dat 
hij geen haat ontwikkelt jegens anderen. Mocht iemand hem slaan, dan laat hij de stok 
vallen, raapt deze zonder morren op en geeft hem terug. 

Levenshouding en Laatste Fase van de Brahmaan 

De Kern van het Nieuwe Testament en de Brahmaanse Ethiek 

Is het niet dit wat het nieuwe testament ons leert? De ware geest van de heilige 
geschriften vraagt immers om de grootste zuiverheid van intentie. De Brahmaan mag 
zijn levensonderhoud niet zoeken in het uitleggen van wonderen en dromen. Hij dient 
bovenal te waken voor het bederven van die ware geest, door morele voorschriften niet 
te misbruiken voor wereldse belangen of passies. Het is essentieel dat hij de zuiverheid 
van zijn roeping bewaakt en niet de moraal naar zijn hand zet. 

Vermaning en Oproep tot Nederigheid 

Wat zegt u monsieur de Loyola? Deze lessen komen van ver, uit een tijd en traditie 
waarin de hoogste waarden centraal stonden. Aan het einde van zijn leven, als zijn 
laatste uur geslagen heeft, wordt de Brahmaan op een mat gelegd, bedekt met as. Zijn 
laatste woorden vormen dan een gebed voor heel de mensheid, voor allen die na zijn 
versmelting met de vader der dingen nog moeten lijden. Zo wordt zijn leven afgerond in 
volledige overgave en mededogen. 

De Levensloop van de Brahmaan 

De Brahmanen van vroegere tijden hadden een levensbestemming die volledig in het 
teken stond van gebed en onderwijs. Hun dagelijkse praktijk was gericht op het 
mediteren over eeuwige waarheden, de heilige geschriften en de grootheid van het 
hoogste wezen. Eerst trad men aan als priester, vervolgens als kluizenaar: deze wereld 
werd gezien als een plek van ballingschap en boetedoening, een noodzakelijke 
voorbereiding op de eeuwige gelukzaligheid die wachtte in het hiernamaals. 

Eerbied en Waardering voor de Oude Geleerden 

Een man die in India de leeftijd van dertig jaar passeert, en niet met vooringenomenheid 
naar deze gebruiken kijkt, zal niet anders kunnen dan met respect en dankbaarheid 
erkennen hoe diep de geest van rechtvaardigheid was geworteld bij deze oude 
geleerden. Hun morele houding en hun vermogen om eenzelfde oordeel te vellen als 
wijzelf, getuigen van een universele ethische waarde die tijd en plaats overstijgt. 

De Morele Grondslagen volgens Missionaris Dubois 

Volgens de missionaris Dubois, zoals beschreven in het tweede deel van zijn werk 
Moeurs des Indes, waren rechtvaardigheid, menselijkheid, goede trouw, compassie, 
ongeïnteresseerdheid en in feite alle deugden bekend en werden deze zowel door 
voorschriften als door voorbeelden onderwezen in de Indiase samenleving. Dubois stelt 
dat Indiërs, zowel in theorie als in de praktijk, morele principes hanteren die nagenoeg 



186 

overeenkomen met die van westerse samenlevingen. Hij onderstreept dat het niet een 
gebrek aan kennis van deze morele plichten is, maar andere oorzaken, waardoor Indiërs 
niet altijd alle gedragsregels van een beschaafde samenleving naleven. 
Een opvallend punt is dat zelfs een priester van Christus niet schroomde om deze 
waardering uit te spreken over de priesters van Krishna. Daarbij moet worden 
opgemerkt dat deze priester niet beschikte over de uitgebreide kennis van theologische, 
filosofische en morele werken uit de eerste tijden, werken die wij nu dankzij de studie 
van het Sanskriet kunnen bestuderen. 
Dubois merkt op dat de religieuze principes en het geloof van deze priesters hen 
waarschijnlijk hebben weerhouden van een nog verdere waardering van de Indiase 
religieuze tradities. Hij vraagt zich echter af wat hun reactie zou zijn geweest als het hen 
was toegestaan om alle ceremoniën en rituelen van aanbidding, die in de oudste Indiase 
kerk werden uitgevoerd, volledig te overzien. 

De Ontwikkeling van Priesterlijke Macht en Verval 

Na eeuwen van eenvoud, zelfverloochening en geloof, ontstonden in de boezem van 
Vedische geleerden de kiemen van machtsstreven. Waar priesters ooit een 
vanzelfsprekende autoriteit uitoefenden over het volk, slaagden zij er nu in om zowel 
civiele als religieuze, tijdelijke als spirituele dominantie te verkrijgen. In deze periode 
begonnen zij de politieke macht te verweven met religieuze autoriteit. 
Het eerste deel van Dubois' boek laat zien hoe deze geleerden erin slaagden het volk, 
door middel van kastenscheiding, geleidelijk in een toestand van vernedering en 
demoralisatie te doen belanden. Door het volk het initiatief, de vrijheid en uiteindelijk de 
moed te ontnemen, werd het onmogelijk om weerstand te bieden aan buitenlandse 
veroveraars of om het morele en sociale leven te vernieuwen. 

Het Gevaar van Priesterlijke Dominantie 

Dit alles wordt door Dubois aangeduid als een treurig voorbeeld van het lot dat mensen 
ondergaan wanneer het religieuze idee volledig wordt geïdentificeerd met de priester en 
men zich overgeeft aan diens dominantie. Het gevolg hiervan is dat men de vrijheid van 
oordeel, geweten en zelfrespect verliest. 
Dubois concludeert dat in alle religies waar tolerantie en vrijheid van oordeel worden 
onderdrukt, de priester een actieve tegenstander is van vooruitgang en vrijheid. Hoewel 
de Indiase bevolking werd gemoraliseerd door hun priesters, keerde het morele verval 
zich uiteindelijk ook tegen deze geestelijken zelf: de middelen die zij gebruikten, werden 
uiteindelijk tegen henzelf ingezet. 

De Huidige Staat van de Brahmaanse Priester 

De Brahmaanse priesters van tegenwoordig vormen slechts een schaduw van wat ze 
ooit waren. Ze zijn vermalen door armoede, zwakte en het uiteenvallen van hun 
deugden, terwijl ze nu vooral herinnerd worden om hun vergane glorie. Op een enkele 
opvallende uitzondering na delen ze onderling een erfenis van ongelooflijke trots, die 
hand in hand gaat met hun huidige degradatie en nutteloosheid. Deze mensen, die noch 
waardigheid noch zelfrespect bezitten, zouden eigenlijk al lang uit het publieke leven 
verdwenen moeten zijn. Toch blijft India, als land van onveranderlijkheid, hen een plek 
bieden in de samenleving. 
Hoewel hun macht op de massa’s nog enigszins doorwerkt, zien de intelligente mensen 
uit de hogere kasten geen waarde meer in de Brahmaanse priesters. Zij beschouwen hen 



187 

niet meer dan als zwervers, aan wie zij door vooroordelen verbonden zijn en die zij 
beschermen en ondersteunen zonder echte overtuiging. 
Wie ’s avonds stad en land doorkruist en het geluid van trompetten en drums hoort, 
herkent daarin de aankondiging van een geboorte, een huwelijk of het volwassen 
worden van een meisje. Onder de veranda’s en op de trappen van de huizen zitten dan 
haveloze bedelaars, luidruchtig roepend en zichzelf belachelijk makend; dit zijn de 
Brahmanen die zijn gekomen om te eten van de rijst die speciaal voor de ceremonie is 
klaargemaakt. 
Deze aanwezigheid van de Brahmanen is onmisbaar geworden voor elk familiefeest of 
publieke viering; geen enkele gelegenheid kan plaatsvinden zonder hun betrokkenheid. 
Het is zelfs gebruikelijk dat zij de schalen meenemen waarin zij zijn bediend. Meestal 
zijn deze borden eenvoudig, gemaakt van ijzer of brons, maar soms laat een raja, uit 
trots of om indruk te maken, hen bedienen in zilver of zelfs goud, waaraan enorme 
bedragen worden uitgegeven. In zulke gevallen zijn de Brahmanen verrukt en doen zij 
hun uiterste best om de prins te eren. Toch ontstaan er dikwijls conflicten onderling 
wanneer het tijd is om de rijkdommen te verdelen, wat tot ruzies en verdeeldheid leidt. 

De Uitzonderingen binnen de Brahmaanse Kaste 

Ondanks de algemene neergang van de Brahmaanse priesters zijn er enkelen die zich 
bewust en rigoureus hebben losgemaakt van de traditionele kaste. Deze individuen 
hebben ervoor gekozen om afstand te nemen van de heersende normen binnen hun 
groep en zoeken troost in het verlies van hun vroegere macht door terug te keren naar 
het oorspronkelijke geloof. Vooral in Zuid-India zijn er Brahmaanse priesters te vinden 
die zich toeleggen op studie en gebed. Zij presenteren zich aan de samenleving als 
heiligen en worden gezien als de meest volmaakte voorbeelden van deugdzaamheid. 
Daarnaast zijn er ook vooruitstrevende individuen die nog een stap verder zijn gegaan. 
Deze mensen hebben niet alleen hun ouders en vrienden verlaten, maar keren zich actief 
tegen de bestaande ellende. Zij richten zich op het prediken van de gelijkheid van alle 
mensen en proberen het land te inspireren om zich te verzetten tegen buitenlandse 
overheersing. 
Het contact met Europeanen heeft bij deze groep tot het besef geleid dat hun zwakte en 
gevoel van minderwaardigheid voortkwamen uit de langdurige stagnatie en de rigide 
kastenscheiding. Vol verlangen om het juk van de kaste af te werpen, proberen zij nieuw 
leven te blazen in het bloed dat traag door hun aderen stroomt, en streven zij ernaar hun 
landgenoten te verenigen tegen de gezamenlijke vijand. 
Hoewel deze pogingen tot dusver machteloos zijn gebleven, kunnen zij in de toekomst 
wellicht vruchten afwerpen. Vooralsnog hebben deze voortrekkers echter vooral bereikt 
dat hun werken op de nationale index zijn geplaatst, dat ze uit hun familieverband zijn 
verbannen en zelfs door hun eigen kinderen zijn afgewezen. 

De Opkomst van een Nieuwe Kaste in Zuid-India 

Aan de zijde van de Brahmaan rijst er in Zuid-India een andere kaste op, die inmiddels al 
een aanzienlijk deel van deze regio domineert. Deze groep, een gemeenschap bestaande 
uit talloze fanatici, koestert heimelijke maar sterke ambities om de Brahmaanse 
overheersing over het volk uiteindelijk over te nemen. Hun streven is niet puur ideëel: 
zij hopen het Brahmanisme te herstellen in hun land, maar dan vooral tot eigen 
voordeel. Hun invloed begint geleidelijk zichtbaar te worden. 



188 

Levenswijze en Invloed 

De leden van deze nieuwe kaste leven uitsluitend van rijst, ghee en groenten. Ze 
proberen hun sobere levensstijl ook aan anderen op te leggen. Door deze discipline 
zullen ze vermoedelijk snel een belangrijke machtspositie verwerven, vooral in gebieden 
waar rijkdom een centrale rol speelt. 
De handel is volledig in hun handen. Ze ondersteunen elkaar via omvangrijke 
associaties, verzamelen kapitaal en reizen veelvuldig. Er is weinig twijfel dat deze groep 
uit zal groeien tot een machtig blok. Toch worden ze door de Engelsen niet serieus 
genomen, omdat hun uiteindelijke doel het herstel van de theocratie uit het verleden 
betreft. 

Reactie van de Bevolking en Engelse Invloed 

De situatie is zo schrijnend geworden door de handelingen van sommige priesters, dat 
de bevolking bereid lijkt hun volledige macht te gebruiken, mocht de oude Brahmaanse 
autoriteit ten val worden gebracht. Toch kan dit niet bereikt worden zolang het land 
geregeerd wordt met de strenge hand van de Engelsen. Al ruim een eeuw werpen zij een 
waakzaam oog op de Himalaya’s en de vruchtbare vlakten van India, in afwachting van 
het juiste moment om het gebied te veroveren. 

Slotopmerking 

Ik zal nu niet verder ingaan op de staat van heftige demoralisatie waarin deze 
sektarische kaste, door het religieuze idee van India te misbruiken, het land heeft 
gebracht. Hierover zal in latere hoofdstukken meer worden verteld, met name bij de 
behandeling van de feesten en ceremonies die de oude vormen van aanbidding hebben 
verdrongen. 
 
 

  



189 

Hoofdstuk 20: Ceremonies en Sacramenten (Samskaras) uit de Oude 
Brahmaanse Aanbidding 

In de oude Brahmaanse traditie, net als in moderne religies, bestond de aanbidding uit 
twee hoofdvormen. De eerste vorm, bekend onder de naam van ceremonies en Yajna’s, 
betreft de verering van het heilige door middel van gebeden en geloften van de 
stervelingen. Hierbij richten gelovigen zich tot het goddelijke, met offerandes en rituelen 
die de band tussen mens en het heilige versterken. 
De tweede vorm, aangeduid als sacramenten, richt zich op de gelovige zelf. Hierbij 
verricht de gelovige bepaalde handelingen en rituelen die gericht zijn op zuivering, 
verwachtingen en het reguleren van het spirituele leven. Deze sacramenten bepalen in 
essentie de verhouding van de gelovige tot God en vormen de spirituele leidraad in het 
dagelijks leven. 
In de latere Brahmaanse kerk, onder leiding van de opvolgers van Krishna, zijn 
specifieke Yajna’s en sacramenten ingesteld die de religieuze praktijk verder vormgeven. 

Sarva Medha Yajna 

Volgens de Veda’s wordt Brahma voorgesteld als degene die zichzelf heeft opgeofferd 
voor de schepping. Het is niet alleen zo dat God is geïncarneerd om de mens te leiden 
naar de heilige bron; hij heeft zichzelf letterlijk geofferd om het bestaan van de mens 
mogelijk te maken. Dit sublieme idee – de goddelijke zelfopoffering voor het leven – 
wordt volgens M. Humboldt weerspiegeld in alle heilige boeken uit de oudheid. 

Sarva Medha Yajna: Het Universele Offer in de Brahmaanse Traditie 

De heilige boeken van India benadrukken dat Brahman zowel de uitvoerder is van de 
Yajna als de materie die wordt geofferd tijdens deze ceremonie. Hierdoor identificeert 
de priester, die elke ochtend leiding geeft aan de Sarva Medha-ceremonies, zich tijdens 
het offer met de heilige die Brahman is. In bredere zin manifesteert Brahma zich 
namelijk in de vorm van Krishna, die volgens de traditie op aarde komt om te sterven 
voor de verlossing van de mensheid. Zo wordt het plechtige offer door Brahma zelf 
voltrokken en krijgt het een diepreligieuze betekenis. 
Wanneer de priester bij het altaar staat tijdens het Sarva Medha-offer, richt hij zijn 
gebeden tot God ter ere van zowel de schepping als de incarnatie van Krishna. Deze 
handeling weerspiegelt dezelfde symboliek van zelfopoffering die men ook terugziet in 
de katholieke mis. 
De ceremonie neemt een centrale plaats in binnen de Brahmaanse religie. Het is voor de 
priester essentieel dat hij zijn ochtend niet begint voordat hij al zijn fouten heeft 
overwogen en zich daarvan heeft gereinigd volgens de voorgeschreven regels. Deze 
dagelijkse zuivering is onmisbaar in de religieuze praktijk. 
Andere Yajna’s worden beschouwd als ceremoniën van de tweede orde. Zij worden soms 
gehouden ter ere van heilige personen die verlichting hebben bereikt, en soms om God 
te bidden voor een goede oogst en overvloedige vruchten. 
Voor het uitvoeren van de Yajna worden specifieke materialen gebruikt: 
geconcentreerde oliën, gezuiverd water en diverse parfums, die bij het altaar worden 
verbrand in een gouden statief. Het eigenlijke offer bestaat uit een rijstcake gemengd 
met geklaarde boter. Na het offeren aan God en het uitspreken van de gebeden, dient de 
priester deze cake te eten, waarmee het offer wordt afgerond. 
Met de tijd, toen de Brahmanen hun zuivere leer voorbehouden aan ingewijden en het 
volk werd verdeeld in kasten, veranderde de aard van de aanbidding. Rituelen werden 



190 

steeds meer oppervlakkig en het offeren van dieren deed zijn intrede. Na de inwijding 
werd het vlees verdeeld onder de assistenten, die door het eten van dit voedsel 
gezuiverd werden van hun onbewuste fouten. 
Deze latere periode van de Brahmaanse traditie was een inspiratiebron voor religieuze 
gebruiken in Egypte en in de eredienst van Mozes. 

Sacramenten (Sanskaras) en het Ritueel van Zuivering 

De Eerste Zuiveringsceremonie na Geboorte 

Binnen drie dagen na de geboorte dient het pasgeboren kind besprenkeld te worden met 
gezuiverd water uit de Ganges. Als de rivier te ver is, wordt gezuiverd water gebruikt dat 
door een Brahmaan is verkregen. Dit oeroude gebruik in India vindt zijn oorsprong in de 
Vedische tijd en wordt toegeschreven aan Krishna, die voor zijn dood in de Ganges werd 
ondergedompeld. Tot op de dag van vandaag voeren Indiërs deze ceremonie uit met alle 
daarbij horende traditionele rituelen. 
De heilige boeken van India stellen duidelijk dat deze besprenkeling bedoeld is om de 
smet van de oosterse zonde van het kind weg te nemen. Ook als men deze handeling ziet 
als een eenvoudige wassing, krijgt het door het religieuze karakter en het officiëren door 
een Brahmaan de status van sacrament. 
Dit religieuze gebruik staat niet op zichzelf; het water van zuivering dat het kind reinigt, 
blijft door het leven heen een centrale rol spelen. Het systeem van wassen en zuiveren is 
zelfs overgenomen door andere oosterse religies. 

Bevestiging en Zuivering binnen de Brahmaanse Traditie 

Voor de bevestiging van het kind worden in de oude geschriften twee teksten 
aangehaald: uit de Veda’s en uit de wetten van Manu. De Atharva Veda stelt dat wie voor 
zijn zestiende jaar niet in de tempel is gezuiverd door zalving met heilige olie, gewijde 
inhuldiging en het gebed van Savitri, uit de gemeenschap verbannen moet worden als 
een verachter van het heilige woord. 
Ondanks de verdeling van de samenleving in kasten en het vasthouden aan oude 
doctrines, hebben de Brahmanen dit sacrament behouden en zelfs uitgebreid naar 
andere klassen, met uitzondering van de Shudra’s, oftewel proletariërs, slaven en 
paria’s. 
 
Manu, verkort en aangepast aan hun interesse zegt dus (boek ii, sloka 38 & 39) 
Tot de 12e jaar van een Brahmaan, tot de 16e voor een Kshatriya, tot de 18e voor een 
Vasya en tot de 20e voor een Shudra, de tijd om te ontvangen van de heilige inhuldiging 
door de Savitri is nog niet voorbij. 
 
Maar als de tijd is overschreden, de jonge mannen van deze klasse, die deze sacramenten 
niet volledig hebben ontvangen, worden onwaardig verklaard voor initiatie, 
geëxcommuniceerd (Vratyas) en overgeleverd aan de minachting van eerlijke mannen. 
 
Tijdens het verzekeren van de twee teksten hebben wij gezien dat dit sacrament van 
bevestiging een voortzetting was van de eerste ceremonie uitgevoerd bij de wieg van de 
baby, dat is de bevestiging van de zuivering door water in drie dagen na geboorte. 
 
 
 



191 

Zuivering en absolutie bekentenis: 
Volgens de Indiase traditie is de mens aan de aarde gebonden op verschillende 
manieren- sommigen door de ziel, anderen door het lichaam. 
 
Besmetting van het lichaam kan simpel door water worden gereinigd, bij anderen door 
het water van zuivering, naargelang hun zwaartekracht, soms door onthouding en 
sterven. 
 
En over dit gesproken, kunnen wij zeggen dat het moeilijk is om een idee te vormen van 
de martelingen en geseling die kluizenaars zichzelf aandoen, en die de Fakirs hun 
opvolgers nog steeds zelf opleggen in India. 
 
Onzuiverheid van hart wordt uitgewist door gebed, door boetedoening en pelgrimage 
naar de Ganges, alsook naar de verschillende plaatsen geheiligd door het leven en dood 
van Krishna. 
 
Het is eenvoudig te begrijpen, onder de macht van dit absorberende religie die zowel 
lichaam als ziel beheerst van zijn volgelingen om zo te reguleren tot de kleinst mogelijke 
gebruiken van het dagelijks leven, de mens was niet toegestaan te oordelen over zijn 
eigen fouten, net zoals hem niet was toegestaan te vragen over de heilige geschriften. 

De rol en het gezag van de priester volgens Manu 

Manu beschrijft in zijn eerste boek het wezen en de functie van de priester als volgt: de 
geboorte van de priester wordt gezien als de eeuwige incarnatie van rechtvaardigheid. 
De priester is in het leven geroepen om recht te spreken, waarbij hij zich in zijn oordeel 
identificeert met het goddelijke. Volgens Manu neemt de priester in de wereld de 
hoogste positie in: hij is de soevereine heer over alle wezens en het is aan hem om te 
waken over de schatten van civiele en religieuze wetten. 

De priester als religieuze rechter 

Als religieuze rechter kent de priester alle zonden en overtredingen. Hij bepaalt 
vervolgens de boete die de schuldige moet ondergaan. Dit proces verloopt als volgt: elke 
ochtend, na het uitvoeren van de Yajna, verzamelen degenen die zichzelf als 
verwerpelijk beschouwen zich in de tuin van de pagode naast het heilige waterbassin. 
Aan een tafel gezeten, belijden zij hun fouten aan de oudste priester, waarna ze de 
opgelegde straf ontvangen. 

Formule van bekentenis en sancties 

De formule van bekentenis die hierbij wordt gebruikt luidt: 
“De Brahmaanse bewakers van de heilige Sruti (openbaringen), jij die weet van de 
toepassing zijnde boetedoening-doende sanskaars (sacramenten) wat moet er 
gebeuren? Gezien de overtredingen.” 
De oudste Brahmaan antwoordt hierop: “Verlicht door de hogere geest hebben wij 
besloten en dit is wat u moet doen.” 
Afhankelijk van de zwaarte van de overtreding wordt er vervolgens een passende 
sanctie opgelegd, zoals wassen, disciplinering, onthouding, boetedoening, het brengen 
van offers aan God, gebed of pelgrimage. Voor overtredingen die niet door zuivering 
hersteld kunnen worden, volgt een zwaardere straf: gedeeltelijke of volledige verstoting 



192 

uit de kaste. De geëxcommuniceerde, ook wel Vratya genoemd, degradeert tot de rang 
van paria. 

Betekenis van ‘sanskaars’ 

Om de term ‘sanskaars’, die hier vertaald is als ‘sacrament’, nader te duiden, wordt 
verwezen naar de aantekeningen van de oriëntalist Loiseleur Deslongchamps, de 
vertaler van Manu. Deze verwijzing benadrukt het belang en de betekenis van de rituele 
en reinigende ceremoniën binnen de Indiase traditie. 

Sanskaars: De Vedische Sacramenten en Hun Betekenis 

De sanskaars, oftewel sacramenten, vormen een essentieel onderdeel van het rituele 
leven en de geestelijke ontwikkeling binnen de Indiase traditie. Deze reinigende 
ceremoniën zijn gericht op de beschaving en morele vorming van het individu. Het is 
dan ook passend om de absolutie die een Indiër ontvangt van de Brahmaanse priester na 
een publieke bekentenis, als een sacrament te beschouwen. 
Opvallend is dat de vroege Christenen dit gebruik zonder aarzeling hebben 
overgenomen. Zij namen, net als bij vele andere tradities uit India die tijdens hun eerste 
leerperiodes in Egypte en het Oosten werden bestudeerd, de praktijk van publieke 
bekentenis en absolutie over in hun eigen rituelen. 

Het Huwelijk als Sacrament 

Binnen de Vedische religie wordt het huwelijk beschouwd als een sacrament. De Veda’s 
stellen hierover: “Brahma heeft het huwelijk ingesteld omdat hij man en vrouw heeft 
geschapen voor de voortplanting van de mensheid; ter ere van dit heilige werk moet de 
verbintenis van de seksen, om rechtsgeldig te zijn, geheiligd worden door de gebeden 
van de priester.” Het huwelijk is daarmee niet enkel een maatschappelijk contract, maar 
een door het goddelijke bekrachtigde verbintenis. 

Het Laatste Sacrament: De Dood 

Volgens de aantekeningen van oriëntalist Loiseleur Deslongchamps, die als betrouwbaar 
worden beschouwd, is de dood het laatste sacrament. Opmerkelijk hierbij is dat de 
Indiase priester zich niet bemoeit met de stervende mens. De Vedische religie kent in 
zulke gevallen het recht toe aan de oudste zoon, of aan de naaste verwant, om de 
rituelen na het overlijden te organiseren. Het is het gebed van de oudste zoon dat voor 
de overleden vader de poorten van de hemel opent. 

De Vijf Vedische Sacramenten 

Er zijn vijf voornaamste sacramenten binnen de Vedische traditie: 
1. Zalving van de priester: Dit is de wijding van de priester, die als gewijde dienaar 

onder alle dienaren van God fungeert. Deze wijding markeert het begin van zijn 
spirituele en sociale rol, zoals eerder besproken bij de vereiste opleiding van een 
menselijk wezen. 

2. Onderdompeling of doop: De doop van pasgeborenen vindt plaats in het heilige 
water van de Ganges of een ander zuiveringswater. Deze ceremonie symboliseert 
de inwijding van het kind in het religieuze leven. 

3. Bevestiging: Op een specifieke leeftijd wordt het individu bevestigd: op 12-jarige 
leeftijd voor de Brahmaan, 16 voor de Kshatriya, 20 voor de Vaishya en 24 voor 



193 

de Shudra. Deze bevestiging markeert de zuivering bij de wieg van het 
nieuwgeborene. 

4. Vergeving van fouten door publieke bekentenis: De publieke belijdenis van 
fouten en de daaropvolgende absolutie door de priester vormen een belangrijk 
reinigend ritueel binnen de gemeenschap. 

5. Het huwelijk: Zoals eerder benoemd, is het huwelijk een heilig sacrament dat de 
verbintenis tussen man en vrouw bezegelt als eerbetoon aan het goddelijke 
scheppingswerk. 

Het Huwelijk als Universele Waarheid 

Hoewel het huwelijk als laatste sacrament in deze opsomming wordt genoemd, behoeft 
dit geen verdere discussie. Het is immers een universele waarheid dat oude 
beschavingen overal ter wereld het huwelijk als een religieuze verbintenis 
beschouwden, een waarheid die geen bewijs of discussie vereist. 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

  



194 

Hoofdstuk 21 Brahmaanse festiviteiten en ceremonies in de hedendaagse tijd 

De huidige stand van Hindoeïstische aanbidding 

De overgrote meerderheid van de Hindoes in deze tijd heeft een beperkt inzicht in de 
oorspronkelijke vormen van aanbidding. Binnen de Brahmaanse gemeenschap heeft 
men, na het despotisch verdraaien van de meest verheven en zuivere principes, een 
moreel verval laten ontstaan dat werd gevoed om hun macht te bestendigen. Nadat 
invasies hun politieke dominantie hadden ondermijnd, zochten zij hun toevlucht in 
tempels. Daar organiseerden zij tal van festiviteiten en ceremonies en probeerden zij 
elkaar te overtreffen in het tentoonspreiden van hun bezittingen, enkel en alleen om hun 
religieuze prestige te behouden. 

De daling van religieuze en civiele vrijheden 

Een beschrijving van een Hindoe feest illustreert het niveau waarop de bevolking is 
beland, nadat tijdens periodes van overheersing alle civiele en religieuze vrijheden 
waren opgeheven. Dit alles gebeurde in naam van God, wat zowel in Europa als in Azië 
steeds de grote pretentie van elke priesterkaste is geweest. 

Het gevaar van verbod op vrijheden 

Wanneer dezelfde vrijheden ons worden ontnomen, dreigen wij—als we niet vervallen 
in oosterse degradatie—onvermijdelijk terug te vallen in de onderwerping van de 
middeleeuwen. Dit betekent een terugkeer naar religieuze slavernij voor koning en volk, 
onder leiding van figuren als Torquemada, de grote inquisitieleider, en diens beulen, die 
martelingen toepasten met het kruis in de hand. 

Verscheidenheid en omvang van festiviteiten 

Het samenstellen van een nominale lijst van festiviteiten binnen de Indiase aanbidding is 
haast onmogelijk. De ceremonies lijken sterk op elkaar, maar verschillen in pracht en 
praal, afhankelijk van de rijkdom van de tempel en het aantal offers dat door de 
volgelingen wordt gebracht. Elke festiviteit probeert in luister de andere te overtreffen. 

Het eren van heiligen en helden 

India telt zoveel heiligen en helden dat zelfs 365 dagen in het jaar niet volstaan om hen 
allen te eren. Zelfs wanneer dit in groepen zou gebeuren, zouden de dagen onvoldoende 
zijn om recht te doen aan de omvang van de verering. 

Het Brahmanisme en de Chidamber-feestviering in Zuid-India 

Het Brahmanisme is zodanig veranderd dat het oorspronkelijke idee van God is 
vervangen door de aanbidding van Devta’s, engelen, rishi’s en heiligen. Deze evolutie 
heeft geleid tot een vorm van onfeilbaarheid, wat kenmerkend lijkt voor religies die zich 
niet willen onderwerpen aan het licht van de rede. 

Voorbeeld: Het Chidamber-feest 

Een treffend voorbeeld van deze religieuze praktijk is het feest van Chidamber in Zuid-
India, dat geworteld is in bijgeloof en tot op heden nog steeds wordt gevierd. Dit feest 
begint vijf dagen voor de nieuwe maan van mei en duurt in totaal tien dagen zonder 



195 

onderbreking. Gedurende deze periode is er geen moment van rust voor de grote 
groepen pelgrims en volgelingen uit heel India. 

De eerste vijf dagen: exclusiviteit en rituelen 

Tijdens de eerste vijf dagen worden de festiviteiten in de tempel gehouden, waarbij 
alleen Hindoes uit hogere kasten toegang krijgen. Het gewone volk moet buiten blijven 
en kan slechts van een afstand genieten van de muziek en de heilige gebeden die uit de 
tempel klinken. 

• Eerste dag: Deze dag is gewijd aan Shiva en staat volledig in het teken van het 
vieren van zijn invloed op de natuur. Men herdenkt onder andere dat het zaad uit 
de aarde ontspringt dankzij Shiva, wat leidt tot de productie van rijst, het bloeien 
van geurende bloemen en het groeien van hoge bomen die de aarde sieren. 

• Tijdens de nacht wordt er gezongen over het mysterieuze samengaan van god 
met de natuur. De opkomende zon wordt begroet met een hymne aan de demon 
Kaya-mongasura, die in de vorm van een monster met het hoofd van een olifant 
kwam om de mensheid te kwellen. 

• Tweede dag: Deze dag is bestemd voor gebeden voor de zielen van de 
voorouders. In de nacht krijgen de aanwezigen rijst, honing, geklaarde boter en 
fruit aangeboden. Nadat het voedsel is geofferd, krijgt het volgens de traditie een 
zuiverende werking. Dit voedsel wordt verdeeld onder de assistenten, die na het 
eten direct een bad nemen in de tank naast de tempel. 

• Derde dag: Op deze dag worden smeekbeden gericht aan de Poulears, 
beschermheiligen van dorpen en boerderijen. ’s Nachts worden beelden van de 
goden, door de gelovigen meegebracht en ingezegend met een soort pinda’s, 
vervolgens meegenomen naar huis of geplaatst op de grenzen van hun velden ter 
bescherming. 

• Vierde dag: De vierde nacht van het Chidamber-feest staat in het teken van de 
rivier Kaveri. Deze rivier wordt vereerd omdat haar water, volgens de gelovigen, 
dezelfde zuiverende kracht bezit als het water van de Ganges. Dit biedt een 
alternatief voor hen die door armoede of ziekte niet in staat zijn de pelgrimstocht 
naar de Ganges te maken. Tijdens deze nacht wordt de Kaveri geëerd als bron van 
reiniging en spirituele vernieuwing. 

• Vijfde dag: Op de vijfde dag bereikt het feest een intens moment van devotie: het 
is de dag van het offer. De menigte, in extase, brengt rijst, olie en geurige 
houtsoorten bijeen om deze te verbranden in een gouden driepoot. Dit ritueel 
symboliseert het brengen van offers aan de goden en het zoeken naar zegeningen 
voor het komende jaar. De Brahmanen spelen een centrale rol in deze 
festiviteiten. Zij weten rijke Hindoes tegen elkaar uit te spelen, waardoor deze 
onderlinge competitie leidt tot hogere offers en donaties in de tempel. De sociale 
dynamiek binnen de tempel wordt hierdoor versterkt en de Brahmanen 
profiteren van de rivaliteit tussen de welgestelden. 

• Zesde dag: Op de zesde dag wordt gebeden voor het welslagen van de 
ondernemingen van degenen die zich onderscheiden hebben door hun 
vrijgevigheid. De Brahmanen vragen Shiva om de goede daden niet door kwade 
zielen te laten dwarsbomen. Bij het aanbreken van de volgende dag verklaart een 
Brahmaan welke dag als gelukkig en welke als ongelukkig zal gelden, waarmee hij 
richting geeft aan het ritme van het feest. 

• Zevende dag: De zevende dag is speciaal bestemd voor vrouwen die nog geen 
kinderen hebben gebaard. Zij richten smeekbeden tot Shiva, in de hoop op 



196 

vruchtbaarheid en het beëindigen van hun kinderloosheid. Op deze nacht 
verblijven zij in de pagode, onder bescherming van de god, om hun wensen 
kracht bij te zetten. Tijdens deze nacht maken de Brahmanen gebruik van de 
opwinding die de duisternis met zich meebrengt. Er ontstaat een sfeer van 
losbandigheid waarin de Brahmanen zich onderling prostitueren en overgeven 
aan orgastische rituelen. Vervolgens overtuigen zij de timide en goedgelovige 
aanwezigen dat zij bezocht zijn door hogere machten, gezonden door Shiva zelf. 
Zo wordt het mysterie en de devotie van het feest in stand gehouden en versterkt. 

 

De negende dag: De processie van de Godenkar en de rol van de fakirs en 
Sanyasi’s 

Het gebeurt met enige regelmaat dat vrouwen uit de hogere kasten of van uitzonderlijke 
schoonheid door de priesters in het geheim aan vreemdelingen worden aangeboden. 
Deze vreemdelingen betalen aanzienlijke bedragen om tijdens bepaalde nachten tot de 
tempels te worden toegelaten. De priesters faciliteren deze geheime toegang, waarmee 
de tempel niet alleen een religieus centrum is, maar ook een plek waar sociale en 
financiële belangen samenkomen. 

De processie en het religieuze spektakel 

Op de negende dag, stipt om elf uur in de ochtend, klinkt het luide knallen van vuurwerk 
en gezang. Dwars door de menigte stormen tweeduizend Hindoes naar voren om zich 
vast te klampen aan de godenkar, een imposant voertuig dat oprijst als een monument, 
bedekt met allegorische sculpturen. Plots stijgt er een oorverdovend gejuich op: de 
bayadères dringen de menigte achteruit, de priesters zetten een hymne in en duizenden 
wierookvaten verspreiden hun geurige rook over het plein.  
 
Dan begint de triomftocht van de kar, terwijl de menigte in koor telt en applaudisseert. 
Te midden van deze extase werpen enkele fakirs zich voor de wielen van de godenkar 
om door het heilige voertuig te worden overreden. Het bloed stroomt onder de wielen 
vandaan, en gelovigen haasten zich om stukjes stof in het bloed te drenken, die 
vervolgens als relikwie worden bewaard. Wanneer de kar haar ronde om de tempel 
heeft voltooid, is de ceremonie voor die dag beëindigd. Sommigen nemen een pauze om 
zich voor te bereiden op de grote finale van de nacht die volgt. 

Ontmoeting met de fakirs en Sanyasi’s 

Dit is het moment waarop de vreemdeling de tempel kan betreden, afhankelijk van de 
lokale regels, en de gelegenheid krijgt om de fakirs en Sanyasi’s te bezoeken. De 
Sanyasi’s zijn bedelmonniken die de pelgrimstocht naar de Ganges hebben voltooid en 
zich aan hun zelfopgelegde geloften houden, die vaak bijzonder extreem zijn. Zo heeft de 
een de afstand naar de oever afgelegd door steeds met zijn lichaam de grond te meten. 
Anderen hebben dezelfde tocht op handen en voeten afgelegd, of met samengebonden 
voeten springend, of zichzelf beperkt tot eten of slapen slechts eenmaal per drie dagen. 
 
De afstand van Chida Brum naar de eerste aftakking van de rivier Kaveri bedraagt 220 
kilometer, een afstand die voor velen een fysieke en spirituele beproeving is. Toch wordt 
deze toewijding overtroffen door het fanatisme van de fakirs, die roerloos en met een 
glimlach de meest pijnlijke martelingen ondergaan. 



197 

 
Zie hoe snel het wiel draait, met zich meedragen de vijf of zes menselijke figuren die de 
aarde rood doen zien met hun bloed; dit zijn fakirs die zichzelf hebben doorboord met 
ijzeren pennen door hun dijen, hun lendenen of door hun schouders.  
 
Daarnaast zie je er weer een op een spijkerbed zitten. Zie dan de man die zijn lippen 
heeft vastgenaaid met een klein gat erin om te kunnen eten vloeibaar voedsel. Dit alles 
om zijn gelofte van stilte vol te houden.  
 
Zijn buurman is gedwongen om van het bord te eten als een dier, niet in staat om zijn 
handen te gebruiken omdat hij zijn handen zodanig aan elkaar heeft gebonden dat de 
nagels in elkaar drukken. De nagels zijn doorgegroeid en hebben de handen aan elkaar 
geklonken, het vlees en de spieren doorborende.  
 
Wat is die inerte massa uitgestrekt op de aarde waarvan we zouden moeten 
veronderstellen dat ze levenloos is, leek het niet af en toe te ademen? Zijn armen, zijn 
benen zijn verdraaid, het heeft noch een neus noch oren, zijn lippen uitgesneden tot de 
uiterste rand van het tandvlees waardoor de tanden zichtbaar zijn, wat een horror! 
 
Laten we maar stoppen: het is vermoeiend om de taferelen te zien terwijl de pen weigert 
om de scènes verder te beschrijven. 

Over Fanatisme, Opvoeding en Illusie 

Wat beweegt een mens om zichzelf zulke ernstige martelingen te laten ondergaan? Het 
lijkt haast onvoorstelbaar dat iemand zo ver kan gaan, aangewakkerd door een 
diepgeworteld fanatisme en een overtuiging die, vanuit het oogpunt van velen, zinloos is. 
Kunnen ze werkelijk geloven dat God genoegen schept in deze zelfopoffering? Of is het 
eerder een vertoon van moed en onverstoorbaarheid—stoïcisme—dat, wanneer het 
slechts schijn blijkt te zijn, niets anders is dan een geraffineerde goocheltruc? 
Het wordt vaak beweerd dat de Brahmanen deze mensen van jongs af aan doelbewust 
vormen. Door hen te omringen met verhalen en fantasieën, en hen op te voeden in 
afzondering, worden ze voorbereid op een leven waarin hun lichamen als het ware 
worden opgeofferd om de massa te imponeren. De belofte van het eeuwige leven wordt 
hen voorgehouden als ultieme beloning voor hun opoffering en lijden. 
De excentriciteit van de taferelen die zich voordoen wanneer het Bengaalse vuurwerk in 
de lucht wordt geschoten, is nauwelijks in woorden te vatten. Honderdduizenden 
handen laten het vuurwerk los en plotseling breekt er een bizarre en overweldigende 
scène los, zo vreemd en groot van omvang, dat een volledige beschrijving onmogelijk 
lijkt. 

Het Hoogtepunt van het Festival: Rituelen, Extase en Gevaar 

Tijdens het festival hangt er een mysterieuze sfeer, doordrongen van de geur van 
brandende, geparfumeerde ballen die in het donker vurige cirkels vormen. De menigte, 
bedwelmd door extase, raakt op de trappen in paniek: ze stampen en schreeuwen hun 
eerbetoon uit aan de godheid. Wanneer het vuurwerk tot een einde komt, keert de rust 
voor even terug; de serene stilte wordt slechts doorbroken door het indrukwekkende, 
prachtig verlichte beeld van de god die statig over het water glijdt. Aan haar voeten 
bevinden zich de tempelmeisjes, die in betoverende houdingen de scène compleet 



198 

maken. Dan barst het grootste vuur los, en klinkt er luid gejuich, nog fantastischer dan 
tevoren. 
Naarmate de zevende ronde bijna is voltooid, veranderen de gezangen in geschreeuw en 
bereikt de extase haar absolute hoogtepunt. In deze roes storten mannen, vrouwen en 
kinderen zich massaal in het water van de tank, dezelfde tank die zojuist door Shiva is 
gepasseerd. De spanning loopt op tot het uiterste. 
Toch schuilt er gevaar in deze uitbundigheid. Wee de pariah die het waagt de tempel te 
betreden; mocht hij worden opgemerkt, dan wordt hij zonder pardon verscheurd door 
de menigte. De verheerlijking van de godheid is zó allesoverheersend dat, wanneer de 
Brahmaan die het tafereel overziet tevreden zou zijn en de aanwezige Europeanen aan 
het geweld van de massa zou overlaten, niemand er levend uit zou komen. 
 

Het Einde van het Shiva-Festival en de Contrasten tussen Noord en Zuid-India 

Rond vier uur in de ochtend keert het beeld van Shiva, onder luid en machtig 
geschreeuw, terug naar het binnenste van de tempel. Vanaf dat moment zal Shiva pas na 
een jaar weer tevoorschijn komen. De vuren, die het festival verlichtten, doven langzaam 
uit en geleidelijk verlaten de mensen de bijeenkomst. Terwijl zij vertrekken, worden ze 
begeleid door de heilige muziek van trompetten en drums. Voor de vreemdelingen die 
dit spektakel hebben bijgewoond, blijft het een mysterie: zij keren terug zonder echt te 
begrijpen welke uiteenlopende emoties hen tijdens het festival hebben overmand. 

Vergelijking van Festivals tussen Noord en Zuid-India 

Hoewel de festivals van Noord-India, en met name die van Bengal, bekend staan als 
magnifiek, verbleken zij in vergelijking met de vieringen in het zuiden van het land. In 
het zuiden is de invloed van de Mohammedaanse invasie veel minder sterk geweest. De 
sektarische intolerantie van leiders als Omar en Hyder Ali heeft daar geen verwoestende 
sporen achtergelaten. Hierdoor heeft het geloof van het zwaard en de halve maan geen 
stevige voet aan de grond gekregen. In deze regio lijkt de Brahmaanse dominantie haar 
prestige beter te hebben behouden. 

Behoud van Religieuze Tradities en Historische Monumenten 

Enkele religieuze tradities zijn nog steeds bewaard gebleven in de harten van een klein 
aantal minder geleerde Brahmanen. Zij koesteren deze rituelen in de hoop dat ze ooit 
weer volledig tot leven komen. In het zuiden zijn er indrukwekkende monumenten en 
immense ruïnes te vinden. De majestueuze godenbeelden, uit graniet gehouwen en soms 
wel vijftig meter hoog, getuigen van een rijke geschiedenis. Deze overblijfselen van de 
oude Vedische beschaving vormden een bron van inspiratie voor heel Azië, maar ook 
voor beschavingen als Griekenland, Egypte, Judea en Rome. 

Het Belang van Historisch Onderzoek 

Juist hier, in het zuiden van India tussen de overblijfselen van het Vedische erfgoed, ligt 
het ware gebied van studie en onderzoek. Dit is het terrein waar herhaaldelijk de nadruk 
op gelegd dient te worden: het is hier dat het verleden bewaard is gebleven en waar de 
wortels van een grootse traditie te vinden zijn. 
 



199 

De Geleerden en de Vergeten Noordelijke Oorsprong 

De weinige geleerden die India hebben bezocht, richten hun aandacht vrijwel uitsluitend 
op Calcutta en Bengalen. Hier zijn de Indiërs dankzij Europese contacten ondernemend 
geworden: ze hebben winkels geopend en handelen actief in producten als rijst en 
indigoblauwsel. Echter, deze geleerden hebben over het hoofd gezien dat het noorden 
van India zijn oorspronkelijke identiteit heeft verloren. Mohammedaanse tempels zijn in 
de plaats gekomen van de pagoden, terwijl Engelse hutten de paleizen van de Raja’s 
hebben vervangen. In werkelijkheid bezochten zij een slagveld waar opeenvolgende 
invasies alles hebben vernietigd tot aan de komst van de Engelsen. Dit blijkt uit het feit 
dat Hindoeïstische tempels zijn omgebouwd tot moskeeën en gebouwen tot Engelse 
scholen. 

Verschillen in Festivals en Sociale Tradities 

De festivals van de Bengalen zijn nauwelijks te vergelijken met die aan de oostelijke kant 
van India, zoals bijvoorbeeld de karnatie van Malayola. Elke familie viert zijn eigen 
feestdagen en hanteert unieke gebruiken, waardoor eenheid grotendeels ontbreekt en 
afscheiding wordt versterkt. De hogere kasten onderhouden geen contact met de lagere 
kasten, net zomin als de rijken met de armen. Om bewondering te oogsten, is het 
noodzakelijk dat mensen de processie volgen van een beeld dat rijkelijk is behangen met 
goud en juwelen, gevolgd door deelnemers in zijde en kasjmier. Het is pas mogelijk om 
te zeggen: “Kijk, dat is de Puja van deze of gene familie,” als men zichzelf op deze wijze 
presenteert. Aanwezigheid betekent dat de wereld moet weten wie verantwoordelijk is 
voor de pracht en praal. 

Trots en Representatie 

Tot op zekere hoogte is de Europese trots geworteld in die van India. In veel gevallen 
laten families uit de hogere kasten zich niet zien in publieke processies en betalen zij 
vervangers om het beeld namens hen te laten volgen. Zo blijft hun status gewaarborgd, 
zonder direct deel te nemen aan de viering. 

Het Festival van de Puja in Bengal: Schittering en Controverse 

Het enige festival in Bengal dat nog enige glans en welvaart uitstraalt onder haar 
volgelingen is het Puja-festival in september. Dit festival, gewijd aan Brahma en de 
natuur, onderscheidt zich echter niet door een originele invulling. In plaats daarvan is 
het een bonte mengeling van grove, en vaak zelfs aanstootgevende, grappenmakerij. 

Manieren van Eren en Sociale Grenzen 

Het valt op dat Bengal een bijzondere manier heeft ontwikkeld om God te eren. Tijdens 
de festiviteiten worden er beelden getoond die zo expliciet zijn dat ze de verbeelding te 
boven gaan, zonder rekening te houden met de aanwezigheid van vrouwen en kinderen. 
Zo was ik getuige van een viering in Hoogly, een klein dorp aan de Ganges, waar een man 
en een vrouw—de een als Brahma, de ander als de natuur—openlijk op een podium 
geslachtsgemeenschap hadden. Het lijkt erop dat deze voorstelling bedoeld was als 
eerbetoon aan het zaad waar God de natuur mee bevrucht. 



200 

Reflectie op Moreel Verval 

Wat valt er te verwachten van een volk dat zo diep is gezonken in sociale ruwheid? Het 
is duidelijk dat dergelijk gedrag voortkomt uit het misbruik van religieuze denkbeelden 
en de overheersing van de priesters. 

Redelijkheid tegenover Religieuze Misstanden 

De heerschappij van de rede zou nooit geleid kunnen hebben tot dergelijke 
uitspattingen—tot een zodanig verlies van gezonde doctrines en zelfrespect. 

Kritische Blik op Europese Beschaving 

Laat ons bovendien niet doen alsof onze zogenaamd verlichte Europese beschaving 
nooit zou kunnen vervallen tot soortgelijk gedrag. Indien dezelfde omstandigheden en 
oorzaken zouden bestaan, zouden wij onvermijdelijk tot dezelfde uitkomsten komen. 

Reflectie op Europese en Indiase Religieuze Vrijheid 

Het is belangrijk om ons te herinneren aan de mysteriën die werden uitgevoerd in de 
middeleeuwen door de broeders van de Passion en de activiteiten van de basoche, een 
soort kerkelijke rechtbank, binnen de heiligdommen van de kerk. Uiteindelijk werden 
deze praktijken verboden vanwege hun obscene karakter, en opmerkelijk genoeg kwam 
dit verbod voort uit een koninklijke verordening en niet uit de kerkelijke organisatie 
zelf. 
Stel dat het vrijdenken zich niet had weten te vestigen; als de samenleving was 
doorgegaan met martelingen en verbrandingen vanwege een bijbeltekst, en als 
koningen, net als in India, zonder enig protest of weerstand voogdij hadden 
geaccepteerd, waar zouden wij dan terecht zijn gekomen? Waar zouden wij vandaag de 
dag staan? 
We hebben deze periode achter ons gelaten, en het dient gezegd te worden: de mensen 
die civiele en religieuze wijsheid hebben veroverd, zullen nooit meer terugkeren naar 
die tijd. 
Toch rijst de vraag: heeft India niet ook haar tijd van vrijdenken, vrije discussie en 
vrijheid gekend? De sektarische klasse zette haar werk onvermoeibaar voort, zonder op 
te geven, en met geduld veroverden ze eeuwenlang stap voor stap hun positie. 
Het is een voortdurende strijd tussen vrijheid en religieus despotisme, en wat zeg ik? Die 
strijd speelt zich opnieuw overal af. 
Het meest indrukwekkende manifest van deze eeuw zal in Rome worden gemaakt, als 
reactie op het principe van 1889. Het is aan ons om dit te beschouwen en ons daarop 
voor te bereiden. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



201 

Hoofdstuk 22: De Laatste Manifestatie van God op Aarde volgens de Heilige 
Boeken van India 
 
Volgens de Indiase traditie zal het einde van de wereld, ook wel de maha pralaya 
genoemd, worden aangekondigd door een bijzonder en mysterieus voorval. Dit 
markeert de ultieme oplossing en beëindiging van het bestaan zoals wij dat kennen. 
Ramat Sanar (Srimad Sayan Acharya), een gezaghebbende religieuze commentator op de 
heilige boeken, vertelt hierover het volgende: "Vlak voor de vernietiging van het 
universum zal op aarde opnieuw een strijd losbarsten tussen dharma (rechtvaardigheid) 
en adharma (onrechtvaardigheid). De krachten van adharma, die aan het begin van de 
schepping reeds in opstand kwamen tegen de autoriteit van Brahma in de hemel, zullen 
zich wederom verzamelen voor een beslissende en laatste confrontatie. Hun doel is God 
van zijn macht te ontdoen en hun eigen vrijheid te herwinnen." 
In deze ultieme fase zal Krishna wederom op aarde neerdalen. Zijn komst is bedoeld om 
de macht van de rakshasa's, demonische koningen, te breken. De koning van de 
rakshasa's zal, middels het offer van Asea Medha, de wereld bedekken met verwoesting 
en bloedvergieten. Krishna zal echter opstaan om deze dreiging te beëindigen en de orde 
te herstellen. 
 
Dit is algemeen geloof in India, er is geen Indiër, maakt niet uit van welke kaste, noch 
een Brahmaan die dit niet geloofd. De priesters zijn zelfs gezien met het uitvoeren van 
Ashwamedha Yajna voor toekomstige overwinning van de zoon van Devaki. 
 
Ik schrijf en leg vast dit feit zonder deze te becommentariëren.  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

  



202 

Hoofdstuk 23: Overwegingen van Filosoof Marada 

Nooit mag men zich laten verleiden tot het argument: "Ik weet dit niet, dus moet het wel 
vals zijn." Deze gedachtegang blokkeert de groei van kennis en begrip. In plaats daarvan 
moeten we ons inzetten om te studeren en te leren. Door te studeren verkrijgen we 
kennis; door te weten krijgen we inzicht; en pas dan zijn we in staat om een 
weloverwogen oordeel te vellen. 
Ter afsluiting van deze studie over het religieuze geloof en de heilige boeken van India, 
wil ik benadrukken dat mijn standpunt consequent is gebleven en niet in tegenspraak is 
geraakt met eerdere bevindingen. 
Voordat je een oordeel over mij velt, raad ik aan om eerst de beschavingen van het 
Oosten grondig te bestuderen. Ik schuw geen discussie en ben niet snel uit het veld 
geslagen door kritiek of uitdaging. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



203 

Epiloog 

Nutteloosheid en Onmacht van de Christelijke Missionaris in India 

De overwegingen rond het christelijke zendingswerk in India zijn onlosmakelijk 
verbonden met de diepgewortelde morele waarden en tradities van het land. Zoals de 
predikant vader Dubois heeft opgemerkt, waren deugdzaamheid, rechtvaardigheid, 
menselijkheid, compassie en onbaatzuchtigheid reeds bekend bij de oude Indiërs. Deze 
universele waarden vormen het fundament van de Indiase samenleving en religie. 
Indien het inderdaad waar is, zoals Dubois stelt, dat de Hindoe dezelfde morele 
principes volgt als de christen, dan wordt het falen van de christelijke missie in India 
begrijpelijk. Dit falen, dat door velen niet wordt verklaard of waar men zelfs geen 
verklaring voor durft te geven, vindt zijn oorsprong in het feit dat de kernwaarden van 
beide religies nauw op elkaar aansluiten. 
Tijdens een gesprek stelde een Brahmaan ooit de vraag: "Waarom zou ik mijn religie 
veranderen?" Hij gaf aan dat hun geloof minstens even goed is als het christendom, zo 
niet beter, en wees erop dat het Hindoeïsme een ononderbroken traditie heeft die 
teruggaat tot aan de schepping van de wereld, terwijl het christendom slechts 1800 jaar 
oud is. 
Wanneer een mens afdwaalt van zijn pad en zichzelf uiteindelijk hervindt, keert hij terug 
naar het oudste geloof. Deze gedachte weerspiegelt het respect voor de eigen religieuze 
traditie en het vertrouwen in de duurzaamheid ervan. 
Ten slotte wordt Krishna aangehaald als de laatste incarnatie, niet om de mensheid 
nieuwe wetten te brengen, maar om de oorspronkelijke zonde uit te wissen en de 
moraal te zuiveren. Dit onderstreept dat vernieuwing en zuivering binnen de eigen 
traditie mogelijk zijn, zonder noodzaak tot overname van een ander geloof. 

De Overname van Tradities en de Grondslag van Religie 

De Brahmaan sprak openlijk over de manier waarop elementen uit hun religie en 
cultuur door anderen zijn overgenomen: "Jullie hebben deze incarnatie van ons 
overgenomen, net als dat jullie hebben overgenomen onze traditie van de creatie van 
Adima en Heva." Hiermee wordt aangegeven dat westerse religies diverse concepten uit 
de Indiase tradities hebben geïntegreerd, waaronder het idee van incarnatie en het 
scheppingsverhaal. 
Verder sprak hij over de verwachting van een toekomstige incarnatie: "We verwachten 
een andere, voor het einde van de wereld, dat Krishna zal komen om te strijden met de 
prins van de Rakshasa's vermomd als paard, en als ik hoor wat jij me vertelt over jullie 
apocalypse dan lijkt het alsof jullie deze profetie ook van ons hebben geleend." De 
gelijkenis tussen westerse en oosterse profetieën wordt hiermee benadrukt, waarbij 
wordt gesuggereerd dat westerse apocalypse-verhalen zijn geïnspireerd op oudere 
Indiase voorspellingen. 
De Brahmaan stelt vervolgens: "Jouw religie is niet meer dan infiltratie, een souvenir van 
de onze, waarom zou ik dan de behoefte hebben om die van jou over te nemen." Hij is 
van mening dat het christendom elementen heeft overgenomen uit het hindoeïsme en 
ziet daarom geen reden om zijn eigen religie te verlaten voor een religie die hij 
beschouwt als daarvan afgeleid. 
Ten aanzien van het doel van missiewerk merkt hij op: "Als je wilt slagen, begin dan niet 
om mij principes bij te brengen die ik kan vinden in al onze heilige boeken, en moraal die 
wij in India bezitten lang voordat Europa haar ogen had geopend naar het licht van 



204 

beschaving." Hiermee geeft hij aan dat de fundamentele moraal en principes die door 
missionarissen worden gepredikt, al eeuwenlang in India aanwezig zijn. 
De Brahmaan concludeert: "Al dit was niet meer dan de waarheid en behoefde geen 
wederwoord." De basis van zijn standpunt is dat de gedeelde waarden en principes 
tussen beide religies geen discussie vereisen; de waarheid die hij ervaart in zijn traditie 
staat voor hem vast. 
Hij vraagt zich af wat missionarissen dan nog te bieden hebben: "Wat dan moet je deze 
mensen aanbieden? Een vorm van aanbidding? Uiterlijke ceremoniën? Dit zijn zichtbare 
manifestaties, en niet de basis van een religie, en wat te doen als de basis hetzelfde is?" 
Hij benadrukt dat uiterlijke rituelen niet het wezenlijke verschil maken als de 
kernwaarden gelijk zijn. 
Tot slot wordt erkend dat veel Hindoes in de praktijk hun oude geloof en de zuiverheid 
van Krishna’s moraal zijn vergeten, maar hij stelt nadrukkelijk dat hun demoralisatie 
niet voortkomt uit onwetendheid: "ze hebben perfecte kennis van hun dogma’s en van 
alle verheven principes van bewustzijn." Hiermee wordt aangegeven dat de teloorgang 
van moreel besef niet te wijten is aan een gebrek aan kennis, maar wellicht aan andere 
oorzaken. 

Reflectie op Europese en Hindoe Praktijken 

Europa dient zich te onthouden van snelle oordelen; te midden van haar eigen strijd en 
ambities is het niet verstandig om zichzelf als moreel superieur te beschouwen. Het is 
immers slecht advies om Europa de morele overhand te geven, gezien haar complexe 
situatie. 

Bijgeloof en Wonderen: Een Vergelijking 

Het valt niet te ontkennen dat hedendaagse hindoes vaak vervallen in bijgeloof. Dankzij 
hun priesters richten velen zich niet meer rechtstreeks tot God, maar vereren zij de 
werken van wonderen, engelen, heiligen, Deva’s en Rishi’s. Maar is Europa hierin 
werkelijk anders? Ook in Europa bestaan wonderen, zoals die van Salette en andere 
plaatsen; heiligen worden vereerd om hun vermogen om zieken te genezen—de lamme, 
de dove, de blinde, en mensen met scrofula of winterhanden. 
Waarom zouden hindoes niet hun eigen wonderen mogen hebben? De Europese praktijk 
toont immers grote overeenkomsten, en het is niet rechtvaardig om de ene traditie te 
veroordelen zonder de andere onder ogen te zien. 

Het Religieus Debat in Trichnapally 

Op een dag bezocht ik een dorp nabij Trichnapally, een grote stad aan de oostkust van 
India. Daar was een pas gearriveerde missionaris actief bezig met het bekeren van de 
lokale bevolking. Zoals gebruikelijk diende zich een Brahmaanse theoloog aan, die 
voorstelde om een discussie over religie te voeren, waarbij de missionaris zelf de 
onderwerpen mocht kiezen. 
De missionaris, die het Tamil goed beheerste, stemde in met het voorstel. Was hij dit uit 
de weg gegaan, dan zou hij zijn aanzien onder het publiek ernstig hebben geschaad. Elke 
hindoe in het district tot wie hij zich later zou richten, zou hem ongetwijfeld vragen: 
“Waarom bent u bang om u te meten met onze Brahmaan?” 



205 

De Strijd der Woorden: Een Hindoe Traditie 

De bijeenkomst zou plaatsvinden op de volgende zondag. De Indiërs zijn bijzonder 
gesteld op zulke debatten, de strijd der woorden. Mannen, vrouwen en kinderen 
verzamelen zich onder grote belangstelling, luisteren aandachtig en raken opgewonden 
van de wedstrijd. Met instemmende of afkeurende geluiden geven zij—geheel 
onpartijdig—aan of zij het eens zijn met de spreker. 

Onderwijs en Schriftvaardigheid onder Hindoes 

Het is opvallend om te ontdekken dat er onder hindoes, ongeacht hun rang of kaste, geen 
enkel persoon te vinden is die niet de macht bezit om de principes van de heilige 
geschriften – met name die van de Veda’s – te begrijpen en toe te passen. Bovendien is 
het lezen en schrijven een algemeen verspreide vaardigheid binnen deze gemeenschap, 
ongeacht sociale afkomst. 
Een bekend hindoe gezegde luidt: “Hij is geen man die niet weet hoe zijn gedachten te 
focussen op een palmblad geschikt om op te schrijven.” Dit gezegde onderstreept het 
belang dat men in de hindoeïstische traditie hecht aan intellectuele ontwikkeling en 
schriftelijke uitdrukking. Het vermogen om gedachten helder op papier te zetten, wordt 
gezien als een essentieel kenmerk van volwassenheid en beschaving. 

De Bijeenkomst onder de Banyanboom 

Op de afgesproken zondag verzamelde het hele dorp zich onder de verkoelende 
schaduw van een Banyanboom. Het was een moment waarop mensen uit alle lagen van 
de bevolking samenkwamen, aangetrokken door de belofte van een intellectuele 
discussie en de traditie van het debat. Deze bijeenkomst illustreert hoe belangrijk 
dialoog en kennisdeling zijn binnen de hindoeïstische samenleving, en benadrukt de rol 
van openbare bijeenkomsten als platform voor het uitwisselen van ideeën. 
 
 
 
 
 
 
 

  



206 

DEEL IV: De Indiase Origine van het Christendom 

Vergelijking tussen Christus en Sri Krishna 

In dit deel onderzoeken wij de procedure van Christus, waarbij wij deze zullen uitleggen 
aan de hand van die van Sri Krishna. Sri Krishna wordt beschouwd als de grootste 
filosoof, niet alleen van India, maar durven wij te stellen, van de hele wereld, zoals Louis 
Jacolliot aangeeft. Deze benadering biedt inzicht in de mogelijke Indiase oorsprong van 
christelijke ideeën. 

De Indiase oorsprong van christelijke ideeën 

Het is opmerkelijk dat, als men zou geloven in het katholicisme, men allereerst Jood zou 
moeten zijn. Volgens deze redenering zou men geen tijd moeten verspillen aan het 
aannemen van het Brahmanisme. Dit idee onderstreept de onderliggende verbindingen 
en volgorde tussen verschillende religieuze tradities, en stelt vragen over de oorsprong 
en ontwikkeling van religieuze denkbeelden binnen het christendom. 

Aan de lezer 

Religies leggen hun dogma’s op en buigen het bewustzijn naar hun wetten. Ze ontkennen 
de vrijheid om te discussiëren en om te oordelen aan hun volgers. In naam van God 
verbieden zij alle gedachten die zij niet kunnen beheersen, evenals elke vrijheid om te 
vragen en om te geloven. Deze observatie nodigt uit tot reflectie over de rol van 
religieuze autoriteit en de beperking van intellectuele vrijheid binnen verschillende 
geloofssystemen. 

De Heerschappij van de Rede en het Vrije Denken 

Ook zo, in naam van God, gaat de rede boven andere principes. De vrijheid van het 
individu, zowel in gedachte als in handeling, vormt de basis voor de vooruitgang van de 
mensheid op manieren die juist en goed zijn. Door discussie en onderzoek kunnen wij de 
toekomst bevrijden van het bijgeloof en de obstakels die het verleden heeft nagelaten. 
Het is enkel door deze kritische benadering dat ware vooruitgang mogelijk wordt. 
Laten wij mysterie en openbaring afwijzen, omdat zij onwaardig zijn aan zijn wijsheid en 
oneindige macht. Vertrouwend op de onsterfelijke waarheden die hij in ons heeft 
geplant, hoeven wij niet bang te zijn om deel te nemen aan de strijd die uiteindelijk zal 
leiden tot de triomfantelijke en ongebreidelde heerschappij van de rede. Deze strijd is 
noodzakelijk om intellectuele vrijheid en menselijke waardigheid te waarborgen. 
Wanneer deze doelstellingen bereikt zijn, zal de aanbidding van de Allerhoogste 
gescheiden zijn van alle zwakheid en de ellende van menselijke onvolmaaktheid, 
waarmee de mens hem al meer dan zesduizend jaar graag identificeert. Dit zou het 
uiteindelijke doel moeten zijn van alle vrije denkers: het bevrijden van geloof van 
menselijke tekortkomingen en streven naar een zuivere, rationele benadering van het 
goddelijke. 
 
 
 
 



207 

Hoofdstuk 1 

Simpele uitleg 

In dit hoofdstuk wordt in duidelijke bewoordingen uiteengezet hoe de invloeden van het 
oude India hun weg hebben gevonden naar de beschavingen van de oudheid. Uit de 
moraal, filosofie, geschiedenis en religieuze tradities van Persië, Egypte, Judea, 
Griekenland en Rome blijkt dat zij allen geput hebben uit die machtige, oude bron. Het 
werk van Mozes toont aan dat deze eveneens inspiratie heeft geput uit de heilige boeken 
van Egypte en het verre oosten. 
Vervolgens zal worden aangetoond hoe Jezus en zijn apostelen elementen uit Azië of 
Egypte hebben overgenomen. Zij namen de oude tradities van de Veda’s, evenals de 
moraal en lessen van Krishna, en gebruikten deze sublieme en pure principes om de 
oude wereld, die ten onder dreigde te gaan door verval en corruptie, nieuw leven in te 
blazen. Dit betoog laat zien dat de fundamenten van hun leer en handelen geworteld zijn 
in deze verre tradities, waarmee zij een poging deden om een beschaving in verval te 
herstellen. 
 
De nu volgende pagina´s zijn bedoeld om de onmogelijkheid van heersende fabels en 
voorspellingen terug te brengen tot het niveau van waarheid, en met de wens om te 
herstellen de ware aard van Jezus, door het te laat te zoeken van de accumulatie van 
bijgeloof en wonderen waarmee het in de middeleeuwen mee is omhangen. 

De Weg van Rede en Geweten 

Het is niet mijn bedoeling om de autoriteit van Jezus te ondermijnen of te bestrijden. 
Integendeel, een hoger motief drijft mij en leidt mijn handelen; ik koester respect voor 
alle oprechte overtuigingen, zelfs wanneer mijn rede weigert deze te aanvaarden. 
Zoals eerder aangegeven, twijfel ik niet aan mijn leidraad: ik kan geen andere gidsen 
accepteren dan de rede zelf, en geen ander licht dan dat van het geweten. Dit zijn de 
enige bakens die ik vertrouw. 
God heeft mij een fakkel aangereikt, en het is deze die ik volg op mijn pad. Het verleden 
ligt in puin, getekend door duisternis, onverdraagzaamheid en despotisme. 
Laten wij daarom onze koers verleggen. Door dit te doen, kunnen we ontdekken wat de 
toekomst voor ons in petto heeft. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



208 

Hoofdstuk 2: Onmogelijkheden Over Het Leven van Christus Zoals Beschreven 
Door De Evangelisten 

De Basis van het Christelijk Geloof en de Rol van de Evangelisten 

Het leven van Christus, zoals dat aan ons wordt voorgesteld door de evangelisten en zijn 
apostelen, vormt een complex geheel van apocriefe verhalen en uitvindingen. Deze 
vertellingen lijken vooral te zijn ontworpen om emotie op te roepen en zo de 
fundamenten te leggen voor een nieuw geloof en religie. Het is duidelijk dat het veld 
waarop deze ideeën werden gezaaid, al optimaal was voorbereid; de omstandigheden 
waren zodanig dat deze mannen nauwelijks moeite hoefden te doen om volgelingen te 
vinden die bereid waren hun fortuin en leven te wijden aan het streven naar 
hervorming. 

De Achtergrond: Het Verval van het Heidendom en de Opkomst van Scepsis 

Het heidendom had op dat moment vrijwel overal terrein verloren. Zelfs Jupiter, ooit de 
machtige god van het pantheon, had ondanks zijn tempels en altaren geen echte 
volgelingen meer. Filosofen als Pythagoras, Aristoteles, Socrates en Plato hadden hem 
reeds lang uit hun denkwereld verbannen. De Romeinse redenaar Cicero merkte 
spottend op dat het opmerkelijk was dat twee priesters elkaar konden aankijken zonder 
in lachen uit te barsten. 
Na twee eeuwen van spirituele transitie waren er nog maar weinig mensen die 
geloofden in de oude religies. Figuren als Pyrrha, Cimon, Sextus, Empiricus en 
Enesidmus hadden hun geloof opgegeven. Lucretius had net zijn werk over de natuur 
voltooid, waarmee hij het denken verder richting rationaliteit en wetenschap duwde. De 
leidende geesten uit het tijdperk van Augustus waren inmiddels te corrupt geworden om 
terug te keren naar de eenvoudige principes en het oorspronkelijke licht. Zij hielden 
echter vast aan de rede en hadden het hoogtepunt van scepticisme bereikt: een leven 
gericht op genot, waarbij de gedachte aan God en de uiteindelijke bestemming van de 
mens steeds verder naar de achtergrond verdween. 

Het Ontstaan van het Idee van een Verlosser en de Rol van Jezus 

Aan het einde van het tijdperk van het heidendom, toen de oude en vervallen 
theologieën hun grip op de mensen hadden verloren, bleef er toch een essentieel idee 
achter in hun gedachten: het verlangen naar een verlosser. Dit concept was, dankzij het 
oude India, onder alle naties verspreid geraakt. De vermoeide mensen van die tijd keken 
uit naar vernieuwing—iets wat hun uitgebluste overtuigingen kon vervangen en hun 
hoop en energie kon herstellen, die waren verlamd door twijfel. 

De Opkomst van Jezus als Hervormer 

Juist in deze periode van verval en materialisme verscheen er een arme Jood, geboren in 
de laagste klasse van het volk. Hij toonde moed door, na vijftien jaar studie en meditatie, 
een poging te wagen om het morele en spirituele tijdperk nieuw leven in te blazen. Zijn 
handelen was een reactie op de collectieve behoefte aan verandering en inspiratie. 

De Kracht van Jezus' Moraal en Haar Invloed 

De moraal die hij predikte was zuiver en eenvoudig. Iedereen kent de kracht en 
aantrekkingskracht van zijn boodschap, en hoe de oude wereld zich onder deze 



209 

inspiratie wist te transformeren. Zijn leer bracht een verlangen tot vernieuwing teweeg, 
waardoor de samenleving zich kon hervormen. 

Het Onderzoek naar de Oorsprong van Jezus' Leer 

Het is in deze analyse niet de bedoeling om een oordeel te vellen over de inhoud van 
Jezus' leer. In plaats daarvan ligt de focus op het traceren van de oorsprong ervan en het 
onderzoeken door welke studie en ervaring hij zichzelf tot hervormer kon maken. Dit 
onderzoek biedt inzicht in de achtergrond van zijn morele revolutie. 

De Ontkenning van Zijn Reïncarnatie en het Zoeken naar Zijn Voorgangers 

Wanneer wij het idee van zijn reïncarnatie terzijde schuiven, zien we in Jezus, hoe groots 
en geniaal hij ook moge zijn, een mens met voorgangers. Net zoals er voorlopers waren 
voor Boeddha, Zoroaster, de Egyptische Manes en Mozes, is het legitiem om in Jezus ook 
invloeden en voorgangers te vinden die hem hebben geïnspireerd. 

De Voorbereidingsjaren van Jezus: Een Periode van Studie en Stilte 

Het staat voor ons buiten kijf dat Jezus zich tot aan zijn verschijning op het wereldtoneel 
– dat wil zeggen tot zijn dertigste levensjaar – intensief heeft voorbereid op de missie die 
hij zichzelf had gesteld. Deze voorbereiding bestond uit jarenlange studie en bezinning, 
waardoor hij zich kon ontwikkelen tot de hervormer die later zoveel invloed zou 
uitoefenen. 
Er rijst echter een intrigerende vraag: waarom wachtte hij tot zijn dertigste om zijn werk 
te beginnen? Als hij werkelijk Goddelijk was, waarom bleef hij dan gedurende de twaalf 
tot vijftien jaren van zijn jeugd en vroege volwassenheid op de achtergrond? Waarom 
begon hij niet al vanaf zijn kindertijd met prediken? Dit zou immers een krachtig bewijs 
zijn geweest van zijn heiligheid en bijzondere status. 
We weten dat het wordt verteld dat Jezus op twaalfjarige leeftijd een verhandeling hield 
in de tempel die de Joodse schriftgeleerden in verwarring bracht. Maar wat was de 
inhoud van deze verhandeling? En waarom hebben de evangelisten het niet nodig 
gevonden ons hierover te informeren? Is dit voorval, net als vele andere verhalen, niet 
eerder een product van hun verbeelding? 
Belangrijker nog: wat heeft Jezus gedaan vanaf zijn twaalfde tot aan zijn dertigste 
levensjaar? Deze vraag blijft onbeantwoord, maar verdient zeker onze aandacht. 
De stilte van Jezus’ verdedigers over deze periode lijkt opzettelijk: het lijkt erop dat men 
liever een waas van mysterie en duisternis over deze levensjaren laat hangen. Toch is 
het noodzakelijk om deze mist te verdrijven en de waarheid onder ogen te zien. De 
werkelijkheid is dat Jezus in deze jaren studeerde in Egypte, en mogelijk zelfs in India, 
waar hij de heilige geschriften bestudeerde die eeuwenlang waren bewaard door 
ingewijden. Tijdens deze omzwervingen wist hij de intelligentste discipelen aan zich te 
binden, die hem zouden volgen op zijn verdere reis. 

Jezus en de Invloed van Oude Tradities 

Jezus maakte tijdens zijn voorbereidingsjaren intensief kennis met de oude tradities en 
bestudeerde daarbij niet alleen lokale, maar ook oosterse morele en religieuze systemen. 
Zo raakte hij vertrouwd met de werkwijze en moraal van Krishna, wat hem inspireerde 
bij het vormgeven van zijn eigen verhandelingen en lessen. Deze inspiratie uit het oosten 
droeg bij aan de diepgang en originaliteit van zijn leer. 



210 

Redeneren met Rationalisten 

Het is te verwachten dat zelfs onder vrijdenkers uitingen van verbazing klinken bij het 
idee dat Jezus zich liet inspireren door oudere doctrines. Toch is het belangrijk om 
rationeel te blijven en het gesprek te voeren op basis van gedeelde uitgangspunten. Deze 
discussie richt zich dan ook nadrukkelijk tot rationalisten; een dialoog met gelovigen 
wordt lastig zodra men niet langer dezelfde premissen deelt. 

De Zoeken naar Voorgangers 

Indien men de goddelijkheid van Christus in twijfel trekt, is het niet vreemd om op zoek 
te gaan naar zijn voorlopers en invloeden. Jezus werd immers geboren in een weinig 
gecultiveerde klasse en wist zich alleen door studie boven zijn tijdgenoten te verheffen. 
Dankzij deze studie kon hij een leidende rol spelen in het oosten, samen met zijn 
discipelen. Deze intellectuele en morele ontwikkeling vormt de kern van de morele 
revolutie die hij teweegbracht. 

Historische Waarheid boven Hypothese 

Het is van belang om niet te snel conclusies te trekken. Bewijzen zullen worden 
aangedragen voordat er een oordeel wordt gevormd; het gaat hier niet om een 
hypothese, maar om historische waarheid. Wie samen met mij de wonderen en 
voorspellingen verwerpt, komt uit bij het bestuderen van natuurlijke oorzaken. Daarbij 
is gebleken dat er een oudere doctrine bestaat, identiek aan die van Jezus en zijn 
discipelen. Het is daarom gerechtvaardigd te stellen dat Jezus en zijn volgelingen hun 
inspiratie ontleenden aan dezelfde oude bronnen. 

Jezus en de Invloed van Egypte en Oude Tradities 

Het zoeken naar intellectuele ontwikkeling in Egypte was een pad dat door vele grote 
geesten uit de oudheid werd bewandeld. Niet voor niets gold deze oude grond als 
toevluchtsoord voor denkers, filosofen, historici en grammatici uit verschillende 
tijdperken. De aantrekkingskracht van Egypte lag in haar rijke tradities en kennis, die in 
het bijzonder tot uiting kwamen in de immense bibliotheek van Alexandria. Het is 
aannemelijk dat de vernietiging van deze bibliotheek door Caesar wordt beschouwd als 
een groot verlies voor toekomstige generaties; haar inhoud moet van onschatbare 
waarde zijn geweest. 
De aantrekkingskracht van Egypte was dusdanig dat zelfs de neoplatonici er later hun 
school stichtten. Dit onderstreept dat de oude tradities van het land als een baken van 
licht fungeerden, die allerlei vormen van intelligentia en mensen van het denken naar 
zich toe trokken. 
De zoon van Maria en Jozef, Jezus, volgde deze stroom van intellectuele migratie: Egypte 
lag nabij, en hij ging erheen om te leren. Volgens sommigen kunnen zijn ouders hem 
daar hebben ingeschreven, wat ook door de Evangelisten wordt gemeld. Jezus keerde 
niet terug, wat er ook beweerd mag worden, voordat hij het idee had opgevat voor de 
doctrine die hij later zou prediken aan de Joden. 

De Geboorte en de Profetieën 

Maria, nog maagd, hoewel de vrouw van Jozef, ontving Jezus door inmenging van de 
Heilige Geest, als persoon van de drie-eenheid. Volgens de Bijbelse chronologie vond zijn 
geboorte plaats op 25 december van het jaar 4004. De geboorte van Jezus, voorspeld 
door de profeten, werd door diverse wonderen en tekenen aangekondigd: herders en 



211 

drie heiligen uit het oosten, geleid door wonderlijke inspiraties, kwamen naar 
Bethlehem om de pasgeborene te aanbidden. 

De Kindermoord van Bethlehem en de Vlucht naar Egypte 

Toen Herodes, de koning van Jeruzalem, hoorde van de voorspellingen over de komst 
van de Messias, werd hij bevangen door angst voor zijn troon. Uit vrees dat deze nieuwe 
koning hem zou onttronen, gaf Herodes het bevel om alle kinderen tot twee jaar oud in 
Bethlehem en de omliggende gebieden te laten vermoorden. Deze wrede daad was 
bedoeld om het gevaar van de Messias, zoals door de profeten aangekondigd, te 
elimineren. 

De Vlucht van het Heilige Gezin en Jezus’ Jeugd 

Jozef en Maria, gewaarschuwd door een engel over het dreigende gevaar, vluchtten 
daarop met hun zoon Jezus naar Egypte. Daar verbleven zij totdat Herodes was 
overleden. Pas na de dood van Herodes keerde het gezin terug naar hun land van 
oorsprong. Op twaalfjarige leeftijd viel Jezus al op door zijn uitzonderlijke wijsheid: in de 
tempel verbaasde hij de schriftgeleerden met het inzicht en de diepgang van zijn 
antwoorden. 

Het Begin van Jezus’ Openbare Leven en Wonderen 

Op dertigjarige leeftijd liet Jezus zich dopen in de rivier de Jordaan door Johannes de 
Doper. Dit markeerde het begin van zijn missie. Samen met zijn discipelen trok hij rond 
door de steden van Judea om zijn boodschap te verkondigen en te prediken. In de drie 
jaren die volgden, werden er talloze wonderen aan hem toegeschreven. Zo veranderde 
hij water in wijn tijdens de bruiloft te Kana, wekte hij Lazarus drie dagen na diens 
overlijden weer tot leven, en bracht hij de zoon van de weduwe van Naïn terug uit de 
dood. Daarnaast genas hij kreupelen, herstelde het gezichtsvermogen van blinden en het 
gehoor van doven, en dreef hij boze geesten uit bij bezetenen. 

De Beschuldiging, Kruisiging en Opstanding van Jezus 

Jezus werd door de Farizeeën en de priesters van het Joodse volk beschuldigd van het 
ophitsen van het volk met de bedoeling zichzelf tot koning uit te roepen. Hierop volgde 
zijn arrestatie en werd hij overgeleverd aan Pontius Pilatus, de Romeinse gouverneur 
van Judea. Pilatus stuurde Jezus vervolgens door naar Kajafas, de hogepriester van de 
Joden, waar hij voor het Sanhedrin, de raad der ouderen, moest verschijnen. Deze raad 
veroordeelde hem ter dood. Jezus werd gekruisigd tussen twee misdadigers, en stierf 
terwijl hij zijn vervolgers vergaf. 
Volgens de overlevering stond Jezus drie dagen na zijn dood op uit het graf, zoals hij zijn 
discipelen had voorspeld. Veertig dagen na zijn opstanding steeg hij op naar de hemel, 
nadat hij zijn volgelingen had opgedragen het nieuwe geloof te verspreiden onder alle 
volkeren. De Evangelisten beschouwen deze gebeurtenissen als de belangrijkste 
momenten uit zijn leven. 

Kritische Kanttekening bij de Evangelisten 

Met nuchter verstand moet men opmerken dat de apostelen er bewust voor hebben 
gekozen om Christus te omringen met een reeks mirakels en wonderen die ingaan tegen 
de wetten van de natuur en de rede. Het lijkt erop dat dit vooral bedoeld was om de 
massa te imponeren en om zo meer volgelingen te winnen. 



212 

De Herhaling van Religieuze Patronen en de Rol van de Evangelisten 

De tendens om wonderen en bovennatuurlijke gebeurtenissen te gebruiken ter 
ondersteuning van religieuze boodschappen is geen nieuw fenomeen. Door de eeuwen 
heen zijn er talloze figuren geweest die, net als de evangelisten, deze strategie hebben 
toegepast met vergelijkbaar succes. Dit roept de vraag op: zijn de evangelisten dan 
slechts navolgers of zelfs bedreigers? 
Toch is het te eenvoudig om hen alleen zo te typeren. Het is aannemelijk dat de 
evangelisten gedreven waren door een prijzenswaardig doel en dat zij, om hun missie te 
laten slagen, net als velen voor hen, hun toevlucht zochten tot wonderen en apocriefe 
verhalen. Hiermee bouwden zij een goddelijk aura rondom hun boodschap en verheven 
zij het slachtoffer van de priesterlijke macht van Israël – een zachtmoedig en subtiel 
figuur – tot een god. 
Wanneer we echter proberen de gebeurtenissen van de geschiedenis los te zien van het 
geloof en de verering van gelovigen, zouden we misschien huiverig zijn om het verleden 
zomaar te betwijfelen. Maar het is een feit dat in vrijwel alle oude religies een verlangen 
leeft naar de komst van een god op aarde. Deze hoop is waarschijnlijk ontstaan uit de 
behoeften en verlangens van primitieve volken, die in hun lijden en tekortkomingen hun 
hoop en liefde richtten op een hoger wezen, de schepper van alles. Zo beloofde een oude 
legende van Brahma al een verlosser aan Heva; dit was een poëtische uitdrukking van 
het geloof in de mogelijkheid van een goddelijke reïncarnatie. 
De invloed van dit universele geloof was enorm. Krishna verscheen, verklaarde zichzelf 
als de aangekondigde verlosser en zoon van God, en werd door geheel India erkend en 
aanbeden als zodanig. 

Religieuze Leiders en Het Ontstaan van Goddelijke Figuren 

Boeddha treedt op als een figuur met vergelijkbare aanspraken als zijn voorgangers: 
nadat hij door de Brahmanen uit India werd verdreven, trok hij verder om zijn leer te 
verkondigen in Italië, Tartary, China en Japan. In deze landen werd hij geëerd en erkend 
als de messias waar men al eeuwen op had gewacht. 
Daarna bevrijdde Zoroaster Perzië van de macht van de Brahmanen, presenteerde 
zichzelf als een gezant van God en schonk de mensen zijn goddelijke wetten, 
opgeschreven onder directe inspiratie van God zelf. 
Manes in Egypte en Mozes in Judea zetten deze traditie voort. Ook zij presenteerden 
zichzelf als heilige boodschappers met bijzondere gaven, en de mensen knielden neer en 
geloofden in hun boodschap. 
Ten slotte verschijnt Christus op het toneel. Zijn leven was kort; hij had slechts een 
beperkte tijd om zijn boodschap te verspreiden voordat de Joden hem ter dood 
brachten. Zijn discipelen bleven echter bestaan en slaagden erin om zijn nagedachtenis 
te vestigen en te bestendigen door het uitvoeren van wonderen en het doen van 
voorspellingen. Op deze manier maakten ze van een gewone man een God, ondanks het 
feit dat Christus zelf deze ambitie wellicht nooit heeft gekoesterd tijdens zijn leven. Zoals 
blijkt, waren de discipelen hier niet altijd even subtiel in: door hun directe en 
nauwkeurige kopieën van de Hindoeïstische incarnatie, maken ze hun inspiratiebron 
zichtbaar. Hun studies in Egypte en het Oosten zijn daarbij veelzeggend. 
Er rijst dan ook de vraag: als de apostelen hun eigen God hebben gecreëerd, zouden ze 
dan niet bereid zijn alles op te offeren voor hun geloof? 



213 

De Betekenis van Martelaarschap 

Binnen religie, net als in de politiek, blijkt het argument van martelaarschap weinig 
waarde te hebben: het is immers niet moeilijk om van een lid van een sekte een 
martelaar te maken. Vervolging leidt immers altijd tot fouten, en de waarheid heeft 
vurige verdedigers nodig net als het dwalende geloof. 
Wie gelooft er dat Krishna een God was? Ook Boeddha wordt gezien als een 
afstammeling van Vishnu, en Zoroaster zou door Ormuzd gezonden zijn. Wat is het 
geheim achter al die slachtoffers van religieuze intolerantie, achter de toewijding aan 
zowel het kwaad als het goede, even talrijk aan beide zijden? 

Martelaarschap en Het Verdedigen van Ideeën 

Het valt op dat de eerste en nog kleine groep volgelingen van Mohammed in Mekka hun 
leven gaven om hun profeet te verdedigen, terwijl hijzelf op dat moment als een lafaard 
was gevlucht voordat hij populair werd. Dit roept de vraag op waarom hij zichzelf niet 
heeft gered, terwijl hij daartoe in staat was door middel van zijn woorden. 
Evenzo stierven de Joden in de middeleeuwen voor de wetten van Mozes, ondanks het 
feit dat deze wetten in essentie dezelfde katholieke principes erkennen, zelfs als ze 
daarin verschillen voorschrijven. Ook de Waldenzen, de Camisards, de protestanten van 
Saint Bartholomew en de talloze slachtoffers van de Inquisitie zijn voorbeelden van 
mensen die hun leven gaven voor hun overtuiging. 
Als we de martelaren voor een idee op een rij zetten, zien we dat er evenveel mensen 
sterven voor tegengestelde ideeën. Dit roept de vraag op: streven wij met evenveel 
moed voor dwaling als voor waarheid? Het is duidelijk dat de leiders van een revolutie 
zelden aarzelen om hun leven te riskeren; zij trotseren de dood in het aangezicht van de 
menigte wiens mening zij hebben overwonnen. Ook de apostelen waren in feite leiders 
van een revolutie. 

Martelaarschap en de Vraag naar Goddelijkheid 

Zelfs als zij het hadden gewild, was het voor de apostelen onmogelijk om te ontsnappen 
aan het kruis, de arena of de brandstapel. Het was ondenkbaar om tegen alle christenen, 
die Jezus zelf hadden zien sterven, te zeggen: “We hebben jullie bedrogen en wij zijn de 
eersten die ons geloof intrekken.” Ze waren als het ware gevangen door hun eigen 
overtuiging en de verwachtingen van hun volgelingen. 
Daarnaast hadden de apostelen geen persoonlijk motief om hun leven op te offeren dat 
hun eigen verlangens of ambities zou bevredigen. Hun lijden was niet gericht op 
eigenbelang, maar op het vestigen van een nieuwe moraal; ze stierven met de oprechte 
intentie om de mensheid te verheffen. In deze missie waren zij gelovigen, maar hun 
geloof richtte zich uitsluitend op dit hogere doel. 
Wanneer we vaststellen dat martelingen, executies en brandstapels deel uitmaken van 
de geschiedenis van alle ideeën en overtuigingen, en dat elke religie haar eigen 
martelaren heeft gekend, rijst er een belangrijke vraag. Mag ik dan niet stellen dat de 
dood van de apostelen — als slachtoffers van hun religieuze onderneming — op zichzelf 
geen bewijs vormt voor de goddelijkheid van Jezus? Martelaarschap is immers niet 
uniek voor het christendom; het weerspiegelt veeleer de kracht van overtuiging dan de 
waarachtigheid van het geloofsobject. 
Die goddelijkheid was voor hun werk noodzakelijk: het hele verleden liet zien dat 
zonder het idee van een goddelijke leider geen succes mogelijk was. Het volk kon alleen 
worden overtuigd door middel van indrukwekkende optochten en wonderbaarlijke 



214 

gebeurtenissen. Na de dood van Christus hebben de apostelen zichzelf dan ook de macht 
toegeschreven om wonderen te verrichten. Wie kan immers geloven dat Petrus 
werkelijk doorging met het opwekken van doden, het genezen van kreupelen of het 
uitdrijven van duivels? 

Simon de Tovenaar: Een Illustratie van Religieuze Wonderen 

Een sprekend voorbeeld van de wonderverhalen die in de vroege christelijke traditie 
circuleerden, is dat van Simon de tovenaar. Deze Simon, zelf in staat tot het verrichten 
van wonderen, liet zich dopen door de diaken Philip. Vervolgens smeekte hij Petrus om 
hem de macht te schenken om eveneens wonderen te kunnen doen. Toen Petrus hem 
deze gunst weigerde en hem zelfs vervloekte, keerde Simon zich af van de gemeenschap 
van gelovigen. Hij begon vervolgens op eigen houtje te prediken en ging zelfs zover 
zichzelf de zoon van God te noemen. 
Het verhaal vertelt verder dat Simon de tovenaar, na een uitdaging aan St. Petrus gericht 
te hebben in het bijzijn van keizer Nero, zich dankzij zijn magische krachten tot grote 
hoogte in de lucht verhief, zichtbaar voor een grote menigte. Petrus, geconfronteerd met 
deze vertoning, richtte een gebed tot God, waarop Simon midden op het plein viel en zijn 
benen brak. 
Dergelijke verhalen roepen de vraag op of zij het waard zijn serieus besproken te 
worden. Kan iemand met gezond verstand werkelijk geloven in zulke absurditeiten, in 
dergelijke fabelachtige gebeurtenissen? Er wordt vaak verklaard dat Simon zijn 
magische krachten van de duivel ontving. Maar wat is er over van deze duivel, die 
eeuwenlang werd voorgesteld als een machtige tegenstander van God, die zich op aarde 
manifesteerde, mensen in bezit nam en wonderen verrichtte? Tegenwoordig is deze 
figuur in de publieke verbeelding gereduceerd tot een retorisch middel, gebruikt door 
enkele religieuze en maatschappelijke figuren, verre van de krachtige entiteit die hij ooit 
was. 
Hoewel er nu en dan nog mensen zijn die zich presenteren als wonderdoeners of 
tovenaars, durven zij zich niet meer te wagen aan grootse daden. De moderne 
samenleving weet inmiddels goed hoe ze dergelijke figuren buitenspel kan zetten en hun 
invloed kan beperken. 

De Uitsluiting van Wonderen en de Invloed van Oud-Indische Tradities op het 
Vroege Christendom 

Laten wij al deze wonderen en tovenaars laten rusten, want zij konden alleen floreren in 
donkere tijden van de mensheid. In periodes waarin mensen, onderdrukt of verzwakt 
door despotisme, ergens anders leiding zochten dan in hun eigen geweten en het 
onsterfelijke licht dat God ons heeft gegeven, vond het bovennatuurlijke een vruchtbare 
voedingsbodem. De ontplooiing van beschaving en de vooruitgang van vrij denken 
hebben echter korte metten gemaakt met alles wat het daglicht, onderzoek en discussie 
niet kan verdragen. 
We staan nu op het punt te zien hoe de apostelen van Jezus, door zich af te keren van het 
Judaïsme en geïnspireerd door de oosterse heilige traditie, hun nieuwe kerk hebben 
gevormd naar het eenvoudige en pure model van de oude Hindoe samenleving, gelijkend 
op het sociale systeem van Krishna. Waar de gehele oudheid zich had gelaafd aan de 
machtige bron van het despotische Brahmanisme—en het verheven Vedisch negeerde, 
hoewel ze daar haar grootste tradities uit had geleend—kozen de apostelen juist voor 
een andere weg. 



215 

Hun grootste verdienste ligt erin dat zij de wijsheid hadden om terug te keren naar 
Krishna en de Veda’s. Als zij destijds nog niet de moed hadden om het wonderbaarlijke 
volledig af te wijzen, was dat omdat de wereld nog niet gereed was voor een totale 
vernieuwing en de volledige vrijheid van denken nog niet bereikt was. Wij moeten deze 
aarzeling begrijpen en hen vergeven, want de apostelen hebben toch moed getoond: 
zonder te denken aan fortuin of veiligheid hebben zij onverschrokken de zuivere en 
verheven leer verkondigd, die zij uit de heilige boeken van vroegere tijden hadden 
geput. 

De Betekenis van Onverschrokkenheid en Culturele Overdracht 

De waarheid over deze mensen laat zich het beste samenvatten in hun 
onverschrokkenheid en diepgewortelde devotie. Het valt nauwelijks te overschatten hoe 
bewonderenswaardig hun vasthoudendheid was, zelfs als het betreurenswaardig blijft 
dat zij niet de moed hebben gehad om het bijgeloof van hun voorgangers radicaal te 
verwerpen. Toch kunnen we niet anders dan hun inzet respecteren, ondanks de 
aarzeling waarmee zij het oude overleverden. 

Het Onderzoek naar Oude Bronnen 

Dit vraagt om verder onderzoek. Mocht het mij niet lukken om mijn inzichten even 
helder te formuleren als ze voor mijzelf zijn, dan is het aan anderen om dit werk voort te 
zetten. Het zou een waardevolle stap zijn om het Sanskriet tot een klassieke taal te 
verheffen en in India een superieure school op te richten, waar geselecteerde 
onderzoekers de duizenden manuscripten kunnen ontsluiten die dit oude land ons heeft 
nagelaten. Daarmee kunnen we aan de wereld tonen welke rijkdom aan kennis en 
traditie India bezit. Het is aan de toekomst om te bevestigen of mijn conclusies 
standhouden. 

De Rol van Oud-India als Bakermat van de Beschaving 

Tot slot mag het belang van deze constatering niet onderschat worden: als de antieken, 
de ouderen en de voorouders de grondleggers waren van onze moderne naties, dan was 
het oude India de initiator van alle beschavingen uit de oudheid. Het is deze culturele 
erfenis die de basis heeft gelegd voor de ontwikkeling van de mensheid. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



216 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

  



217 

Hoofdstuk 3: Devaki, Maria, Krishna en Christus – Een Parallel tussen Oost en 
West 

De Indiase en Christelijke Verlosser: Naam en Titel 

De Indiase verlosser, Krishna, werd geboren als zoon van Devaki. In de loop der tijd 
gaven zijn discipelen hem de titel Keshava/Deva Deva, waarmee ze hem als goddelijke 
figuur erkenden. In het christendom zien we een vergelijkbare ontwikkeling: de zoon 
van Maria, Jezus – of Jeosuah – kreeg van zijn volgelingen de titel Christus. Beide 
incarnaties worden dus gekenmerkt door een goddelijke status die door hun 
respectievelijke volgelingen is toegekend. 

Chronologische Voorrang en Culturele Impact 

Devaki en Krishna zijn Maria en Christus minstens drieduizend jaar voorgegaan. De 
oude Indiase beschaving is het directe gevolg van deze incarnatie. Alle heilige boeken, en 
ook werken op het gebied van filosofie, moraal, geschiedenis en poëzie, beschouwen 
Krishna als een fundament waarop zij rusten. Het afwijzen van Krishna zou daarom 
neerkomen op het verwerpen van het oude India en haar rijke tradities en kennis. 

Overlevering en Stilte van de Geschiedenis 

Maria en Christus zijn tot ons gekomen via de legendarische berichten van de 
evangelisten. Hoewel de gebeurtenissen rond de christelijke incarnatie van dien aard 
zijn dat ze de nieuwsgierigheid en belangstelling van hun tijd tot het uiterste hadden 
moeten wekken, en hoewel deze periode relatief dicht bij de onze ligt, blijven 
geschiedenis en traditie opmerkelijk stil over deze figuren. Noch Suctinius, noch 
Tactitus, noch enige Latijnse of Griekse geschiedschrijver uit die tijd verwijst naar de 
buitengewone avonturen die aan Jezus worden toegeschreven. Dit is des te opvallender, 
gezien het feit dat deze verhalen de pen van zulke geschiedschrijvers zeker hadden 
kunnen verleiden. 

De Stilte rond Jezus: Verklaringen en Overwegingen 

Hoe kunnen we deze ultieme stilte verklaren rondom de gebeurtenissen en het leven 
van Jezus, zoals die door de evangelisten zijn beschreven? Er zijn verschillende 
verklaringen mogelijk binnen het kader van de bestaande notities. Enerzijds kan men 
stellen dat veel van deze avonturen apocrief zijn; ze behoren niet tot de erkende of 
oorspronkelijke geschriften en zijn mogelijk later toegevoegd om het verhaal te 
versterken. Anderzijds zou het kunnen dat Jezus gedurende zijn leven bijna geïsoleerd 
door de wereld trok, dat wil zeggen: hij was een figuur die destijds weinig aandacht 
kreeg en pas veel later door zijn discipelen werd verheven tot een legendarische held. In 
dat proces eigenden zij zich bepaalde Hebreeuwse profetieën toe, die op hun beurt weer 
geïnspireerd waren door oosterse tradities, en namen zij morele lessen over van 
Krishna. Ook selecteerden zij enkele minder bovennatuurlijke en aannemelijke 
bijzonderheden uit zijn leven om zijn verhaal geloofwaardiger te maken voor hun 
volgelingen. 
Het lijkt er daarbij op dat Krishna in de eerste eeuw een vergelijkbare rol speelde, en dat 
onderzoek heeft aangetoond dat deze figuur toen leefde. In het westen betekende het 
ontstaan van het christendom in feite een herleving van de Krishna-cultus uit die 
periode. Christus is in deze optiek niets anders dan een synoniem of equivalent van 
Krishna. 



218 

Sommigen zullen misschien beweren dat de mensen destijds verblind werden door de 
duivel – een klassiek argument dat vooral bedoeld lijkt om zwakke prestaties of 
onbegrijpelijke zaken te verklaren. Er is echter reden genoeg om dergelijke argumenten 
terzijde te schuiven en te proberen om, al is het maar voor een moment, rationeel te 
redeneren. 
De vraag dringt zich dan op: kan men werkelijk geloven dat de Joden Jezus niet zouden 
hebben erkend indien hij daadwerkelijk de wonderen had verricht die hem door de 
evangelisten worden toegeschreven? Dit blijft een punt van overweging. 

De Realiteit van Wonderen en Hun Impact 

Ik ben ervan overtuigd dat een mens die werkelijk wonderen verricht, zoals het 
veranderen van water in wijn, het voeden van duizenden met slechts enkele broden en 
vissen, het tot leven wekken van de doden, en het herstellen van het zicht van blinden en 
het gehoor van doven, onmiskenbaar een grote schare volgelingen zou aantrekken. Zo'n 
figuur zou nooit aan het kruis zijn gestorven als een gewone demagoog die het volk 
tegen de gevestigde orde wilde opzetten – zoals de priesters van Israël Jezus zagen. 
We leven immers niet langer in een tijd waarin het wonderbaarlijke wordt beschouwd 
als een boodschap van de natuur, waardoor een niet-begrijpende menigte op de knieën 
valt. Stel nu dat er onder ons een persoon zou verschijnen die gedurende drie jaar 
wonder op wonder stapelt: water in wijn verandert, duizenden voedt met een paar 
vissen en broden, doden tot leven wekt, blinden weer laat zien, doven laat horen. Zou 
het dan mogelijk zijn voor priesters en farizeeën om zo'n populariteit te veroordelen? 
Maar om werkelijk van wonderen te spreken, moeten de doden daadwerkelijk dood zijn 
– en het mag geen belemmering zijn als ze onaangenaam ruiken, zoals Lazarus. Het 
water moet echt veranderen in wijn, de blinden en doven moeten daadwerkelijk 
genezen zijn, en de gebeurtenissen moeten niet in strijd zijn met de natuur of de 
natuurwetenschappen. 

De Erkenning van Jezus door de Joden en de Evolutie van de Apostolische 
Tactiek 

De afwezigheid van erkenning voor Jezus onder de Joden was hoogstwaarschijnlijk het 
gevolg van zijn manier van optreden: de verheven prediker hield zich voornamelijk 
bezig met het verkondigen van zijn morele leer en zijn boodschap, gesteund door het 
voorbeeld dat hij zelf stelde. In een tijdperk van wijdverspreide corruptie moet zo'n 
houding ongetwijfeld als een aanklacht hebben gevoeld, en het is aannemelijk dat dit 
juist diegenen tegen hem in het harnas joeg die door corruptie werden geregeerd. 
Na zijn dood beseften de apostelen dat een verandering van aanpak noodzakelijk was. 
Zij namen waar dat het bovennatuurlijke een krachtige invloed uitoefende op de 
menigte. Om het werk van hun meester voort te zetten, grepen zij terug op elementen uit 
de incarnatie van Krishna. Door deze vernieuwing in hun boodschap konden zij het 
geloof verder verspreiden, waar hun meester zelf was gestruikeld. 
Hieruit ontstonden de concepten van de maagdelijke geboorte van Maria en de 
goddelijkheid van Christus. 

De Herkomst en Betekenis van de Naam Jezus 

Opvallend is dat er geen verregaande conclusies worden getrokken uit de namen Jezus, 
Jeosuah en Jezus (Devadevesa), die zowel door hindoeïstische als christelijke verlossers 
gedragen werden. Zoals eerder besproken, zijn deze namen – Jezus, Jeosuah, Jozias, 



219 

Josue en Jehovah – allemaal afgeleid van twee Sanskriet woorden: Zeus (Dyaus), dat het 
opperwezen aanduidt, en Jezeus (Devadevesa), dat verwijst naar de goddelijke essentie. 
Deze namen waren destijds niet alleen gangbaar onder de Joden, maar kwamen in het 
gehele oosten voor. 
 
Het is echter niet hetzelfde met de namen van Christus (Krishna) en Christus, waar we 
een duidelijke imitatie vinden, de apostelen leren van de hindoe. De zoon van Maria 
kreeg bij zijn geboorte alleen de naam Jezus, en pas na zijn dood werd hij door de 
gelovigen Christus genoemd. 
 
Dit woord komt niet uit het Hebreeuws. Waar komt het dan vandaan als de apostelen 
zich niet de naam van de zoon van Devaki hebben toegeëigend?  
 
In het sanskriet betekent Krishna, of beter gezegd Christna boodschapper van God, 
beloofd van God, heilig.  
 
We schrijven Christna, in plaats van Krishna omdat de geaspireerde van het sanskriet 
filologisch beter wordt weergegeven door onze Kh, die ook een aspiraat is dan door onze 
eenvoudige K. Daarin laten wij ons dus leiden door een grammaticale regel, en niet door 
de wens om een gelijkenis te produceren.  
 
Maar als dit sanskriet epitheton van Christna perfect van toepassing is voor de Indiër 
geldt dat dan niet gelijkelijk voor de christelijke incarnatie tenzij wij toegeven dat de 
naam gekopieerd is met de moraal en haar betekenis. 
 
Zal er gezegd worden dat de naam afkomstig is van het Griekse Christos? Bovendien zijn 
de meeste Griekse woorden puur sanskriet wat de gelijkenis verklaart, waarom deze 
keuze van een Griekse achternaam van Jezus die, een Jood van geboorte, zijn militante 
leven doorbracht en stierf te midden van zijn landgenoten? Het enige complete systeem 
dat door de apostelen werd aangenomen is om een nieuwe samenleving op te bouwen 
naar het model van de oude Indiase religie.  

De Naam Christus: Oorsprong en Betekenis 

Het gebruik van de naam ‘Christus’ roept interessante vragen op over haar oorsprong en 
de manier waarop deze werd toegeschreven aan Jezus van Nazareth. In tegenstelling tot 
de naam Jezus, die hij bij zijn geboorte kreeg, werd de titel ‘Christus’ pas na zijn dood 
door zijn volgelingen aan hem toegekend. Hiermee lijkt een duidelijke navolging te zijn 
van hindoeïstische tradities, waarbij de apostelen inspiratie ontleenden aan de 
naamgeving van de zoon van Devaki, Krishna. 
Opvallend is dat het woord ‘Christus’ geen Hebreeuwse wortels heeft. Dit roept de vraag 
op waar deze naam vandaan komt, als het niet een directe overname is van de naam van 
Krishna. In het Sanskriet betekent Krishna – of nauwkeuriger Christna – ‘boodschapper 
van God’, ‘de beloofde van God’ of ‘de heilige’. De spelling ‘Christna’ wordt hier gebruikt 
omdat de geaspireerde ‘kh’ uit het Sanskriet filologisch beter overeenkomt met de 
Nederlandse klank dan een eenvoudige ‘k’. Deze keuze is gebaseerd op grammaticale 
overwegingen en niet op het verlangen om een gelijkenis te forceren. 
Hoewel het Sanskriet epitheton ‘Christna’ perfect past bij de Indiase incarnatie, rijst de 
vraag of dit niet evenzeer van toepassing is op de christelijke figuur, tenzij men toegeeft 
dat de naam, evenals de morele betekenis ervan, is overgenomen. Er kan wellicht 



220 

worden beweerd dat de naam ‘Christus’ afkomstig is uit het Grieks (‘Christos’), maar het 
is belangrijk om te beseffen dat veel Griekse woorden hun oorsprong vinden in het 
Sanskriet. Dat verklaart de gelijkenis, maar maakt het des te opmerkelijker dat voor een 
Joodse prediker, die zijn leven tussen zijn landgenoten doorbracht, een Griekse 
achternaam werd gekozen. 
Alles wijst erop dat de apostelen een bewust systeem volgden, waarbij ze de nieuwe 
gemeenschap structureerden naar het voorbeeld van de oude Indiase religie, en 
daarbinnen ook de naamgeving en titels ontleenden aan reeds bestaande tradities. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 

  



221 

Hoofdstuk 4: Slachting van de Onschuldigen in India en Judea 

Parallellen tussen de Slachting van de Onschuldigen in India en Judea zijn opvallend en 
illustreren hoe vergelijkbare motieven en gebeurtenissen in verschillende culturen 
terugkeren. In de oude Indiase overlevering gaf Kansa, de tiran van Mathura, bevel om 
alle mannelijke kinderen die in dezelfde nacht als Krishna waren geboren, te doden. 
Deze wrede daad was bedoeld om het voorspelde gevaar voor zijn heerschappij te 
elimineren, aangezien Krishna volgens de voorspelling zijn troon zou ontnemen. 
Opmerkelijk genoeg vinden we een vrijwel identiek motief terug in het Bijbelse verhaal 
over Herodes, de koning van Judea. Ook Herodes, gedreven door angst om zijn macht te 
verliezen, liet in Bethlehem en omgeving alle jonge kinderen ombrengen. Zijn doel was 
eveneens om te voorkomen dat een kind, waarvan voorspeld was dat het hem van zijn 
troon zou stoten, zou overleven. 
Het Indiase verhaal wordt ondersteund door een veelheid aan bronnen, waaronder 
religieuze, historische en wetenschappelijke geschriften zoals de Puranas, Shastra’s, 
Mahabharata en Bhagavata. Deze bronnen bevestigen de authenticiteit van de 
gebeurtenissen. Daarentegen zijn we voor het verhaal van Herodes aangewezen op de 
overlevering van de apostelen, die als enigen deze gebeurtenis beschreven en er belang 
bij hadden om dit motief in stand te houden. 
Opmerkelijk is dat de wereldlijke geschiedenis nergens melding maakt van een 
dergelijke massamoord in Judea. In de tijd van Herodes zou het onmogelijk zijn geweest 
om een dergelijk gruwelijk feit te plegen zonder ingrijpen of protest van de bevolking of 
van de Romeinse autoriteiten. Herodes, een Romeins gouverneur die zijn positie dankte 
aan de Romeinse staat en het vertrouwen van Augustus, zou niet zo'n onverstandige en 
nutteloze daad hebben kunnen begaan zonder gevolgen. Het evangelie zelf typeert hem 
niet anders dan als een functionaris onder het gezag van de Romeinen, zoals blijkt uit de 
beschrijving van de volkstelling onder leiding van Caesar-Augustus en zijn gouverneur 
Cyrinus. 
Het is dan ook moeilijk voorstelbaar dat in een tijdperk van Augustanische verlichting en 
beschaving, een dergelijke gruweldaad zou plaatsvinden zonder dat er protest klonk of 
recht werd gezocht. De moeders zouden immers zeker gehuild hebben om de dood van 
hun kinderen en de rechtvaardigheid en genegenheid die toen heersten, zouden een 
dergelijk onrecht niet hebben toegestaan. 

Historische Onwaarschijnlijkheid van de Kindermoord door Herodes 

De hedendaagse geschiedenis heeft nergens deze gedurfde misdaad vastgelegd, die alle 
mensen met verstand materieel onmogelijk moeten verklaren, in de tijd dat de daad is 
gepleegd. Nooit zou Herodes gedurfd hebben om zo een haat op zichzelf te nemen met 
zo'n offer. 

De Werkelijke Positie van Herodes 

Wie was dan deze koning? Herodes had deelgenomen aan de zijde van Cassius en 
Antony, en het was laatstgenoemde die hem de titel van viervorst van Judea verleende 
namens de Romeinse staat. Herodes stond bekend om zijn politieke flexibiliteit; met een 
soepele geest wist hij wanneer hij van kleur moest veranderen om zijn positie te 
behouden. Dit bleek effectief, want Augustus liet hem op de troon zitten. 
In wezen was Herodes echter niet meer dan een eenvoudige Romeinse gouverneur. Zelfs 
het evangelie zelf beschouwt hem niet anders, zoals blijkt uit de volgende passage: 



222 

"In die tijd kwam er een opdracht van Caesar-Augustus om alle inwoners van het rijk te 
tellen. De eerste volkstelling werd gedaan door Cyrinus, gouverneur van Syrië, en ze 
gingen allemaal inschrijven, elk in hun dorp. Jozef ging naar Nazareth, dat lag in Galilee 
en kwam in de stad van David genaamd Bethlehem omdat hij van die stam was om in te 
schrijven met Maria zijn vrouw, die zwanger was." 

De Onwaarschijnlijkheid van de Kindermoord onder Herodes 

Het roept grote vragen op hoe we kunnen aannemen dat Herodes, die als 
rijksgouverneur onder de hoge consul Cyrinus diende, zich schuldig zou maken aan een 
daad van zulke wreedheid, dwaasheid en zinloosheid. In het tijdperk van Augustus, een 
periode die juist bekend stond om haar intelligentie en verlichting, is het nauwelijks 
voorstelbaar dat een dergelijk onvoorstelbaar barbaars besluit genomen werd. 
Volgens sommige bronnen zouden er honderden, misschien zelfs duizenden kinderen 
zijn omgekomen—zelfs tot 14.000 volgens bepaalde autoriteiten. Het evangelie stelt dat 
alle kinderen van twee jaar en jonger zouden zijn vermoord. Toch is er geen enkel teken 
dat iemand zich tot Cyrinus of de keizer heeft gewend om gerechtigheid te vragen. 
Evenmin klinkt er enig protest in naam van de menselijkheid; nergens klinkt een redelijk 
of mededogend geluid. Zouden de moeders werkelijk niet hebben geweend om de dood 
van hun kinderen? 
De tijd stond toen juist bekend om haar rechtschapenheid en genegenheid. Overal 
heerste een algemeen gevoel van rechtvaardigheid en medemenselijkheid. Toch vinden 
we geen spoor van collectieve verontwaardiging of oproepen tot rechtvaardigheid. 
Zelfs Tacitus, de geschiedschrijver die bekendstaat om het nauwkeurig vastleggen en 
veroordelen van de misdaden van tirannen, rept met geen woord over deze schanddaad. 
Het blijft stil in de bronnen; nergens is sprake van een aanklacht of zelfs maar een 
verwijzing naar deze vermeende misdaad. Die stilte roept des te meer twijfels op. 
De stilte rond deze gebeurtenis lijkt bijna medeplichtig. De apostelen van Jezus leken te 
vertrouwen op de goedgelovigheid van de mensen. Zij gingen ervan uit dat hun 
bewegingen en verzonnen verhalen nooit zouden worden ontmaskerd, en dat hun 
motieven niet aan het licht zouden komen. Door hun herschrijven van oude fabels uit 
eerdere eeuwen, waarvan men dacht dat ze voor altijd begraven zouden blijven, wisten 
zij de mensen te verrassen met hun verhalen. 

Herodes en het Bloedbad van Onschuldigen: Mythevorming versus Historische 
Feiten 

Het is van belang om kritisch te kijken naar de beschuldigingen die tegen Herodes zijn 
geuit omtrent het zogenaamde bloedbad van onschuldigen. Men zou kunnen stellen dat 
de historicus Josephus melding maakt van deze gebeurtenis, maar dit argument houdt 
weinig stand. Josephus, ondanks zijn beruchte reputatie voor partijdigheid, bevestigt dit 
niet daadwerkelijk; hij herhaalt slechts een feit – of beter gezegd, een fout – die al zestig 
jaar na datum door de apostelen werd erkend. Zijn verslag biedt dus geen hard bewijs 
voor het bestaan van het bloedbad. 
De onoverkomelijke waarheid is dat er vóór de publicatie van de evangelisten geen 
enkel spoor te vinden is van deze absurde gebeurtenis. Indien het werkelijk had 
plaatsgevonden, zou het onvermijdelijk tot een algemene verontwaardiging hebben 
geleid. Nu blijkt echter dat deze vreselijke misdaad nooit heeft plaatsgevonden. 



223 

Herziening van Herodes’ Beeld: Van Vervloeking tot Rehabilitatie 

Katholieke historici hebben met opvallende eendracht Herodes de vervloeking van 
toekomstige generaties toegeschreven. Het is echter tijd om hem te ontheffen van het 
grootste deel van de verfoeilijke verwijten die hem zijn aangedaan. Het is een 
verdienstelijk streven om, met het verwerpen van twijfelachtige autoriteiten, zijn eer te 
herstellen. 

Een Voorbeeld van Menselijkheid: Herodes ten tijde van Hongersnood 

Er is een feit uit het leven van Herodes dat als voorbeeld kan dienen voor alle vorsten en 
dat getuigt van zeldzame goedheid, zeker in een tijd van egoïsme en verval. Toen Judea 
werd getroffen door een ernstige hongersnood, verkocht Herodes zijn land, kostbare 
huisraad en zijn zilver om het lijden van zijn volk te verlichten. 

Herodes: Misdaad, Stigmatisering en Kerkelijke Vooringenomenheid 

Was dit een daad van een babymoordenaar? De vraag dringt zich op wanneer men kijkt 
naar hoe Herodes door de geschiedenis is neergezet. De katholieke kerk blijkt opvallend 
selectief te zijn in haar oordelen: terwijl ze niet aarzelt om bepaalde figuren te 
stigmatiseren, is ze even makkelijk in het vrijpleiten van de misdaden begaan door haar 
eigen aanhangers. Deze houding wordt geïllustreerd door de manier waarop personen 
als Constantijn worden bejubeld. Ondanks het feit dat Constantijn zich schuldig maakte 
aan de moord op zijn vrouw en zoon, wordt hij geprezen omdat hij de christenen 
beschermde en tegelijkertijd ketters vervolgde. De bewondering waarmee de kerk zijn 
daden benadert, laat zien hoe willekeurig het oordeel kan zijn, afhankelijk van wie men 
wil beschermen of veroordelen. 
De apostelen gingen, in hun ijver om de oude tradities van het oosten over te nemen, 
zelfs zo ver dat ze een tweede editie van de tiran Kansa nodig hadden. In hun heilige 
verontwaardiging richtten ze hun pijlen op Herodes, waarmee zij hem tot zondebok 
maakten. Deze strategie, het overnemen en herschrijven van bestaande verhalen, liet 
zich duidelijk gelden in de wijze waarop schandelijke daden werden toegeschreven aan 
vijandige figuren. 
Al deze schandelijke daden dienden uiteindelijk een doel: ze wierpen hun vruchten af. 
Het is bekend hoe vakkundig de opvolgers van de apostelen – en de kerk in het 
algemeen – te werk gingen en nog steeds gaan wanneer het aankomt op het herschrijven 
en manipuleren van de geschiedenis. De verontwaardiging en de verheerlijking werden 
zorgvuldig ingezet om de eigen positie te versterken en tegenstanders te demoniseren. 

  



224 

Hoofdstuk 5: Het christelijke concept van transfiguratie – Een geleende 
verschijning uit India 

Het idee van transfiguratie, zoals beschreven in de christelijke traditie, vindt een 
opvallende parallel in de verhalen uit India. In de Indiase mythologie, verschijnt Krishna 
aan zijn discipelen op het moment dat hun moed wankelt door het immense leger dat de 
tiran van Mathura tegen hen heeft opgesteld. Zijn verschijning is hier logisch en 
begrijpelijk: het dient als het krachtigste middel om de moed van Arjuna en de andere 
volgelingen te herstellen in het aangezicht van gevaar. Door zichzelf te tonen in zijn 
heilige glorie biedt Krishna een directe en troostende zekerheid aan zijn toegewijde 
volgelingen. 
De Evangelisten nemen dit motief over en plaatsen Jezus in een soortgelijke situatie. 
Volgens hun beschrijvingen neemt Jezus drie van zijn discipelen – Petrus, Jakobus en 
Johannes – mee naar een hoge berg. Daar verschijnt hij voor hen en wordt zijn gezicht zo 
stralend als de zon, terwijl zijn lichaam wit is als sneeuw. Deze scène benadrukt de 
verhevenheid van Jezus en fungeert, net als bij Krishna, als een bron van bemoediging en 
spirituele bevestiging voor zijn volgelingen. 

Het zwijgen rondom wonderen en de logica achter geheimhouding 

Er wordt geen motief gegeven voor deze bovennatuurlijke daad; alleen bij het afdalen 
van de berg sprak Jezus tot de aanwezigen: “Vertel niemand van dit visioen, totdat de 
zoon des mensen weer is opgestaan uit de dood.” Telkens opnieuw klinkt deze instructie 
tot zwijgen, niet alleen na de transfiguratie, maar ook wanneer Jezus Lazarus weer tot 
leven wekt of de zoon van de centurion geneest. Zelfs bij de kleinste wonderen hamert 
Jezus op voorzichtigheid: men mag er niet over spreken tot na zijn herrijzenis. 
Toch roept deze aanpak vragen op. Als Jezus werkelijk de verlosser is, waarom zou hij 
dan zijn daden verbergen? Waarom niet direct de manifestatie tonen die de ogen van de 
mensen zou kunnen openen? Waarom wordt het getuigenis over deze wonderen 
uitgesteld tot na zijn dood, en moeten de discipelen de taak op zich nemen om alles pas 
achteraf te onthullen? 
Het antwoord hierop lijkt eenvoudig en het doel ervan duidelijk voelbaar, maar de 
werkwijze is opvallend grof. Er lijkt sprake van een bewuste strategie: de apostelen 
onderkennen de kracht van deze argumenten en zorgen ervoor dat eventuele twijfel bij 
voorbaat door Jezus zelf wordt weerlegd. Deze kleine sluwheid onderstreept hoe 
zorgvuldig de verspreiding van deze wonderverhalen geregisseerd werd. 

De Geheimhouding rond Wonderen: Een Traditioneel Motief 

Geregeld wordt door gelovigen de vraag gesteld: hoe kan het dat nergens buiten de 
directe kring melding is gemaakt van al die wonderen die Christus zou hebben verricht? 
Waarom hebben anderen – buiten de discipelen – nooit getuigd van deze buitengewone 
gebeurtenissen? 
Het antwoord dat hierop door de discipelen wordt gegeven, is ogenschijnlijk eenvoudig: 
Jezus heeft het hen verboden om over deze wonderen te spreken. Pas na zijn dood 
kregen zij de opdracht deze daden bekend te maken, en dan nog slechts aan anderen. 
Met andere woorden: de geheimhouding was een bewuste keuze, opgelegd door Jezus 
zelf, en het was pas na zijn opstanding dat de verspreiding van de verhalen kon 
beginnen. 
Toch blijft daarmee een aantal pertinente vragen onbeantwoord. Hoe is het mogelijk dat 
duizenden mensen die zouden zijn gevoed met slechts enkele vissen, nooit van zich 



225 

hebben laten horen? Hoe kan het dat de bruiloftsgasten van Kana zwegen en hun 
ervaring niet deelden? Het patroon herhaalt zich: telkens opnieuw ontbreekt het aan 
getuigen van buiten de directe kring, en telkens opnieuw wordt het zwijgen verklaard 
door het opgelegde stilzwijgen – een motief dat steeds terugkeert. 

Geheimhouding als Religieus Motief in Andere Tradities 

Dit motief van geheimhouding is niet uniek voor het christendom. Ook in oudere 
religieuze tradities zien we vergelijkbare patronen. Toen Mozes de berg beklom om met 
Jehovah te spreken, verbood hij alle Israëlieten hem te volgen, op straffe van de dood. 
Zoroaster schreef zijn Nosks alleen in het gezelschap van Ormuzd. En Boeddha, op het 
moment dat hij met Brahma wilde spreken, stuurde zijn volgelingen weg. 
Deze voorbeelden illustreren hoe het motief van afzondering en geheimhouding vaak 
werd ingezet: de openbaring, het wonder of het goddelijk contact vindt altijd plaats 
buiten het bereik van het grote publiek, en getuigenissen beperken zich tot een selecte 
groep ingewijden. Het publiek blijft op afstand, en het verhaal wordt pas achteraf – en 
altijd via dezelfde beperkte kring – naar buiten gebracht. 

Het Motief van Afzondering en Geheimhouding in Religieuze Tradities 

Het valt op dat zowel Krishna als Christus zich bij hun verschijningen beperken tot hun 
directe volgelingen; hun openbaar optreden zou immers voldoende zijn geweest om elk 
spoor van ongeloof te laten verdwijnen. Deze terughoudendheid is echter geen unicum. 
Zoals in eerdere tradities het geval was, zo trekt ook Mohammed, de laatste profeet, zich 
terug in een grot wanneer hij de opdrachten van de Heer ontvangt. Het patroon van 
afzondering en geheimhouding bij het ontvangen van goddelijke openbaringen loopt als 
een rode draad door verschillende religies heen. 
De geschiedenis laat zien dat deze neiging tot geheimhouding en afzondering duizenden 
jaren stand heeft gehouden. Gedurende vijf- tot zesduizend jaar heeft de priesterklasse 
haar macht weten te behouden door het idee van God aan zich toe te eigenen en zo 
vrijheid te onderdrukken. Het is dan ook hoog tijd om afstand te nemen van deze 
demoraliserende macht, om de overblijfselen van deze traditie uit te bannen en te kiezen 
voor een toekomst waarin echte humaniteit en vrijheid centraal staan. 
De oude hindoe-traditie was al onderhevig aan schokken en veranderingen, en sindsdien 
zijn navolgingen en plagiaat niet uitgebleven. Toch is het noodzakelijk om de laatste 
wortels van deze praktijken te verwijderen, zodat ze niet opnieuw opduiken en de vrije, 
rationele vooruitgang belemmeren. 
Vrijheid zal de methoden van de priester niet overnemen; ze zal hem niet verbannen, 
maar wél uitsluiten van bestuur en politiek. De priester zal enkel nog zijn plaats 
innemen in de tempel, waar zijn rol niet anders is geweest dan het instrument zijn van 
de degradatie en corruptie, zonder ooit werkelijk het morele of spirituele kompas van de 
samenleving te zijn. 
 

  



226 

Hoofdstuk 6: Overname van de Legende van Magdalena uit India – Het 
Verhaal van Lakshmi en Saraswati 

De legende rondom de heilige vrouw, Nich Dali (Lakshmi) en Saraswati, is door de 
evangelisten duidelijk hergebruikt in het verhaal van Magdalena. Deze overeenkomst is 
eenvoudig te herkennen wanneer men beide verhalen naast elkaar plaatst. 
In de Indiase traditie naderen vrouwen Krishna om hem te vereren. Dit gedrag wordt 
door de omstanders bekritiseerd vanwege hun durf. In het christelijke verhaal nadert 
een Joodse vrouw, Maria Magdalena, Christus met hetzelfde doel, maar wordt door de 
apostelen afgewezen. 
Een opvallende parallel is te zien in het ritueel waarbij Lakshmi en Saraswati 
overvloedig parfum op Krishna’s hoofd smeren. In het evangelieverhaal wordt deze 
handeling toegeschreven aan Magdalena, die Christus met geurige olie zalft. 
Toch zijn er enkele verschillen tussen beide verhalen. De Indiase vrouwen, hoewel 
afkomstig uit de laagste klasse, zijn deugdzaam en eerlijk en zoeken Krishna op om een 
einde te maken aan hun onvruchtbaarheid. Magdalena daarentegen wordt afgeschilderd 
als een prostituee die vergeving vraagt voor haar zonden. 
Ondanks kleine verschillen en details blijft de Indiase invloed duidelijk zichtbaar in het 
christelijke verhaal. Het morele principe is in beide tradities gelijk: laat de zwakken en 
onderdrukten tot mij komen. Gerechtigheid geldt voor de hulpelozen net zo goed als 
voor de machtigen, voor de schuldigen én de rechtvaardigen. 

De Essentie van Morele Richtlijnen en het Vergeten Erfgoed 

De Indiërs, als erfgenamen van Krishna, beschikten over sublieme stelregels die hen in 
staat zouden hebben gesteld op rechtvaardige wijze over de mensen te regeren. Deze 
principes vormden de basis voor een samenleving waarin morele waarden en 
humaniteit vooropstonden. Het is pijnlijk duidelijk dat de priesters, die zichzelf zagen als 
opvolgers van Krishna, deze fundamentele stelregels nooit hadden mogen vergeten. Hun 
nalatigheid heeft geleid tot het vervagen van de oorspronkelijke bedoeling: een bestuur 
gestoeld op rechtvaardigheid, compassie en spirituele leiding. 
Het is echter niet de bedoeling om in herhaling te treden en de lezer te vermoeien met 
steeds dezelfde argumenten. De essentie is helder: ware morele leiding vraagt om trouw 
aan oorspronkelijke waarden, niet om het vasthouden aan macht of het vergeten van het 
morele erfgoed dat aan hen was toevertrouwd. 
 
 
 
 
 
 
 

  



227 

Hoofdstuk 7: De Tiende Hindoe Avatara en de Invloed op de Apocriefen van 
Johannes 

In de Indiase traditie wordt de komst van de tiende avatara, Krishna, op aarde 
voorspeld. Volgens alle Indiase profetieën zal deze avatara verschijnen voordat de Maha 
Pralaya, het moment van totale vernietiging, aanbreekt. Op dat cruciale moment zal God 
in volledige glorie afdalen om een beslissende strijd te voeren tegen de prins van de 
demonen, de rakshasa. Deze demon zal zich vermommen als een paard, waarna God 
hem zal terugdrijven naar de hel. Vanuit deze plek probeert de demon telkens opnieuw 
zijn verloren macht te heroveren. 
Ramachandra stelt dat de wereld begon met een strijd tussen de geest van het goede en 
die van het kwade; op dezelfde manier zal de wereld ook eindigen. Na de vernietiging 
van de materie zal het kwaad niet langer standhouden en moet het volledig verdwijnen, 
terugkeren naar tamas – de staat van totale duisternis en leegte. 
Het doel hier is niet om dit geloof in detail te verklaren, maar om stil te staan bij de 
opmerkelijke overeenkomsten en vragen die dit oproept. 

De Apocalyps van Johannes en Invloeden uit het Oosten 

Toen Johannes terugkeerde van zijn reizen door Azië, het land dat onder leiding stond 
van de Brahmanen en Zarathoestra, schreef hij zijn apocalyps. Het is opvallend dat zijn 
openbaring, onbekend bij de andere apostelen, niet direct op Christus van toepassing 
lijkt. De tekst suggereert dat Johannes zijn voorspelling baseerde op oosterse tradities, 
waarbij aan het einde der tijden een goddelijke incarnatie – vergelijkbaar met Krishna – 
terugkeert om de strijd aan te gaan met de prins der demonen, die de gedaante van een 
paard aanneemt. 
De apocalyps van Johannes valt op door haar beeldtaal, de introductie van dieren, 
natuurelementen en haar mysterieuze, duistere toon. Dit alles ademt de kenmerkende 
sfeer van het oosten, vol symboliek en raadselachtigheid. 
Het is duidelijk dat er sprake is van een bijna onmiskenbaar plagiaat. De voorbeelden 
hiervan zijn talrijk; ze allemaal benoemen zou een eindeloze taak zijn. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



228 

Hoofdstuk 8: Christus Verleid door de Duivel 

Volgens het evangelie wordt Jezus na zijn doop door de geest geleid naar de woestijn, 
met als doel door de duivel op de proef gesteld te worden. Veertig dagen en nachten 
brengt hij daardoor in vasten, waarna de honger toeslaat en de verleiding zijn intrede 
doet. 

De Drie Verzoekingen 

Allereerst nadert de verleider Jezus met de uitdaging: “Als jij de zoon van God bent, 
tover dan deze stenen om tot brood.” Jezus weerstaat deze verleiding met een verwijzing 
naar de Schrift: “De mens zal niet leven alleen door brood, maar door elk woord dat 
komt uit de mond van God.” Hiermee laat hij zien dat het geestelijke belangrijker is dan 
het materiële; het leven wordt gevoed door meer dan alleen fysieke behoeften. 
Vervolgens neemt de duivel Jezus mee naar de heilige stad, plaatst hem boven op de 
tempel en zet hem aan tot een nieuwe proef: “Als jij de zoon van God bent, spring dan 
naar beneden, want het staat geschreven dat hij je heeft toevertrouwd aan zijn engelen 
en zij zullen jou opvangen voordat je te pletter valt.” Opnieuw weerstaat Jezus de 
verleiding en antwoordt: “Het staat ook geschreven dat jij jouw God niet moet uitdagen.” 
Hiermee benadrukt hij dat het niet aan de mens is om God op de proef te stellen; 
vertrouwen op God mag niet verward worden met het zoeken van roekeloze bewijzen 
van zijn macht. 
Ten slotte voert de duivel Jezus naar een hoge berg, waar hij hem alle koninkrijken van 
de wereld toont en voorhoudt: “Dit alles kan van jou zijn als jij mij accepteert en 
aanbidt.” Jezus wijst deze ultieme verleiding resoluut af: “Trek je terug, Satan. Het staat 
geschreven: Jij zult alleen de Heer jouw God aanbidden, en hem alleen zal je dienen.” 
Daarmee maakt hij duidelijk dat ware dienstbaarheid en aanbidding exclusief aan God 
toekomen, en dat macht of rijkdom nooit een reden mag zijn om van dit pad af te wijken. 

Het Einde van de Verleiding 

Na deze drie verzoekingen verlaat de duivel Jezus, en onmiddellijk verschijnen engelen 
om hem te dienen. Dit symboliseert niet alleen de overwinning op het kwaad, maar ook 
de goddelijke bevestiging en ondersteuning die volgt op het doorstaan van zware 
beproevingen. 

Reflectie op de Evangelietekst 

In deze bespreking van Jezus’ verzoeking in de woestijn is ervoor gekozen de passages 
uit het evangelie rechtstreeks te citeren, uit respect voor hun schoonheid en om de 
oorspronkelijke boodschap niet te verzwakken door verkorting of parafrase. De episode 
toont op indringende wijze de kracht van spirituele trouw en het belang van het 
vasthouden aan goddelijke principes, ook onder de zwaarste druk. 

Reflectie op de Evangelisten en het Verhaal van de Verzoeking 

In de heilige boeken van de Indiërs heb ik niet een soortgelijke gebeurtenis gevonden, al 
sluit ik niet uit dat zoiets mogelijk zou kunnen bestaan. Het is immers begrijpelijk dat 
het iemand niet lukt om álle onderwerpen die in dit boek aan bod komen tot in detail te 
onderzoeken. 
Na afronding van andere belangrijke studies ben ik voornemens terug te keren naar de 
kwesties die nog onduidelijk of onvoldoende opgehelderd zijn, zodat ik deze verder kan 
uitdiepen en verduidelijken. 



229 

Laten we echter veronderstellen dat deze passages daadwerkelijk het unieke eigendom 
zijn van de evangelisten. In dat geval biedt dit ons juist de gelegenheid om hen 
eenvoudig te betrappen op een flagrante poging tot misleiding, bedoeld om aan kritiek 
te ontsnappen. 
Hoe moeten we kijken naar de duivel die zich bezighoudt met het wegleiden van God 
zelf? Is het werkelijk God die zich door de duivel laat meenemen? Hoe diep kan 
fanatisme het denken en de meest elementaire principes van de rede onderdrukken, als 
men dergelijke monsterlijke absurditeiten accepteert? Wat een karikatuur van wijsheid 
en van een almachtig, superieur wezen wordt hier gepresenteerd aan goedgelovige 
mensen. 
Het gaat zelfs verder: niet alleen wordt God van de woestijn naar de top van de tempel 
gebracht en vervolgens van de tempel naar een berg, maar de Schepper en heerser van 
het universum zelf stemt erin toe om met de duivel te twisten, alsof het een spel is. Dit 
zet vraagtekens bij het beeld van God dat de evangelisten scheppen en nodigt uit tot een 
kritische beschouwing van dergelijke verhalen. 

De Verzoekingen en het Absurditeit van het Evangelieverhaal 

De duivel daagt Jezus uit met drie opmerkelijke verzoekingen: Eet deze stenen, door ze 
te commanderen en te veranderen in brood. Vervolgens: Als jij God bent, stort jezelf dan 
naar beneden vanaf de tempel. En als laatste: Aanbid mij en ik zal je koning maken van 
de wereld. Wat opvalt is dat de zogenaamde God zelfs serieus antwoord geeft op deze 
provocaties. 
Met welke woorden moeten wij deze blasfemie verwerpen, als al deze avonturen niet 
simpelweg achterlijk zijn? Het lijkt absurd dat dergelijke gebeurtenissen worden 
toegeschreven aan een almachtig wezen, en het roept vragen op over de 
geloofwaardigheid van het verhaal zelf. 
De aanhangers van dit bijgeloof zijn, in waarheid, welkom om ons te bekogelen met 
modder uit de sacristie en het heilige ambt van de Jezuïeten. Zij zullen de aanhangers 
van de rede en de wijsheid nodig hebben om met moed en partijdigheid te oordelen en 
te beschuldigen als materialisten en atheïsten. Dit alles omdat wij de grote figuur van 
God willen ontdoen van de onwaardige zwakheden die ooit door sektariërs zijn 
uitgevonden. Het is een oproep om afstand te nemen van deze achterhaalde ideeën en te 
streven naar een zuiverder, rationeler beeld van het goddelijke. 

Sarcasme, Moraal en het Succes van de Evangelisten 

Is het sarcasme van Cicero hier niet van toepassing? Kan men zich voorstellen dat Maria, 
Johannes, Lucas of Mattheüs elkaar aankeken zonder in lachen uit te barsten bij het 
horen van deze verhalen? De absurditeit van de gebeurtenissen, zoals die door de 
evangelisten worden gepresenteerd, roept onwillekeurig de spot op die al door klassieke 
denkers als Cicero werd geuit jegens vergelijkbare geloofsvoorstellingen. 
Stel dat deze mannen, de schrijvers van de evangeliën, zich enkel hadden beperkt tot het 
overnemen van het bijgeloof uit India. Zou men hen dan herinneren? Zonder de 
kennismaking met de verheven moraal van Krishna, die de eerste eeuwen van hun 
beweging verlichtte, zouden zij samen met de priesters van Vesta, Osiris en Isis zijn 
overgeleverd aan minachting en vergetelheid. Hun namen en werken zouden zijn 
weggezonken in de annalen van vergeten cultussen, zonder enige blijvende invloed. 
Het is juist deze moraal, ontleend aan oudere wijsheid, die hen heeft gered van de 
vergetelheid. Dit morele fundament verklaart het succes van hun boodschap in de eerste 
eeuwen. Pas toen hun positie stevig genoeg was geworden en hun macht goed beveiligd, 



230 

konden zij hun wil opleggen aan volkeren en vorsten, en hun religie institutionaliseren. 
Daarmee vestigden zij een regime waarin zij hun normen en geboden konden dicteren, 
en hun religieuze macht verder konden uitbreiden. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 

  



231 

Hoofdstuk 9: De Indiase Oorsprong van de Constitutie van de Kerk 

In het voorgaande is al gesteld dat Jezus en zijn apostelen hun scholing genoten in 
Egypte en het Oosten. De revolutionaire veranderingen die zij teweegbrachten, vinden 
hun wortels in de heilige geschriften van India. Deze stelling wordt verder versterkt 
door nieuwe, onweerlegbare bewijzen die zich bij de al aangedragen argumenten zullen 
voegen. 
De materiële onmogelijkheden van de wonderen en het bijgeloof waarmee de 
evangelisten het leven van de christelijke hervormer hebben omgeven, zijn zojuist 
besproken. Het blijkt dat deze wonderen en verhalen niet uniek zijn voor het 
christendom, maar eerder een herhaling vormen van feiten en daden die reeds aan 
Krishna in het oude India werden toegeschreven. We staan nu op het punt om aan te 
tonen dat de christelijke kerk niet alleen deze verhalen heeft overgenomen, maar ook 
haar leerstijl en structuur baseert op die van de oude Indiase kerk. De christelijke kerk 
vormt in wezen een tweede editie van haar Indiase voorganger. 
De Hebreeuwse religie, zoals vertegenwoordigd door Mozes en de profeten, kende het 
dogma van de drie-eenheid van God niet – dat wil zeggen, het idee van Vader, Zoon en 
Heilige Geest zoals dat later in het christendom werd geïntroduceerd. In de 
oudtestamentische traditie was er geen sprake van een dergelijke opdeling binnen het 
opperwezen. 
Hoe is het dan mogelijk dat de apostelen het concept van de drie-eenheid hebben 
overgenomen? Nergens beschrijft Jezus het als een belangrijk dogma; hij lijkt veeleer de 
eenvoudige verering van het opperwezen te verkiezen boven de complexe leerstellingen 
van zijn opvolgers. 
Het ligt dan ook voor de hand te concluderen dat de apostelen dit dogma, samen met 
andere leringen, hebben ontleend aan de theologie van het Oosten. Daarmee wordt 
duidelijk dat veel van de fundamenten van de christelijke kerk hun oorsprong vinden in 
oudere, oosterse tradities. 

De Drie-eenheid en de Indiase Invloeden op het Christendom 

Binnen de Indiase religie wordt Brahma beschouwd als God de Vader, Vishnu als de 
Zoon die geïncarneerd is in Krishna, en Shiva als de geest die de manifestatie van 
almacht belichaamt en als werkende kracht optreedt. Deze driedeling vormt de kern van 
de Vedische theologie en weerspiegelt een structuur die opvallend vergelijkbaar is met 
het christelijke concept van de Heilige Drie-eenheid. 
Het is duidelijk dat het katholicisme deze Indiase geloofsopvatting heeft overgenomen; 
de imitatie is zo schaamteloos dat het ondenkbaar is dat de apostelen het idee van de 
drie-eenheid uit zichzelf hebben geconstrueerd, terwijl de Vedische religie dit al 
duizenden jaren daarvoor had uitgewerkt. De oorsprong van het christendom ligt 
immers in het Oosten, waar het zich ontwikkelde voordat het naar het Westen werd 
verspreid. Wie de bron van het christendom wil begrijpen, moet dus terugkeren naar het 
Oosten. 
Wanneer we de hoofdstukken over de Indiase religie bestuderen, blijkt dat rituelen zoals 
de Yajna's en andere Sanskara's vrijwel letterlijk zijn overgenomen door de christelijke 
kerk. Dit wijst op een directe overname van gebruiken en rituelen uit de Indiase traditie. 

De Doop: Overeenkomst tussen Brahmaanse en Christelijke Rituelen 

De christelijke doop verschilt inhoudelijk nauwelijks van de Brahmaanse doop. De 
oorsprong ervan is eenvoudig te traceren: aanhangers van Krishna kennen de heilige 



232 

rivier de Yamuna, waarvan het water bedoeld is om alle oorspronkelijke zonden weg te 
wassen. Evenzo hebben Johannes de Doper en zijn volgelingen de rivier de Jordaan, 
waarvan het water voor precies hetzelfde doel wordt gebruikt. 

Indiase Invloeden op Christelijke Rituelen en Kerkelijke Structuren 

De Voorloper: Johannes als Sleutel tot Overname 

Er was maar één manier om de moeilijkheden rond de oorsprong van bepaalde 
christelijke rituelen te overwinnen: Johannes werd op bevel van God als de voorloper 
van Christus gevestigd. Dit was een noodzakelijke stap voor de apostelen om aansluiting 
te vinden bij bestaande tradities en om legitimiteit te verkrijgen binnen hun nieuwe 
geloofssysteem. 

Zuiveringsrituelen: Van Tempel tot Kerk 

In de Hindoeïstische traditie is het voor jongeren verplicht om zich op hun zestiende in 
de tempel aan te bieden voor een ritueel van zuivering, waarbij de heilige olie wordt 
aangebracht. Deze ceremonie werd vervolgens door het katholicisme overgenomen en 
aangepast, zodat de essentie ervan behouden bleef binnen een nieuwe context. 

Het Heilige Water: Praktische Aanpassingen 

Omdat niet alle kinderen in India de heilige rivier de Yamuna konden bereiken, werd het 
water van deze rivier vervangen door een zuiveringswater dat zout en aroma’s bevatte, 
zodat het langer bewaard kon worden. Een soortgelijke aanpassing vond plaats binnen 
het christendom: door de groei van de gemeenschap werd het onmogelijk om alle 
nieuwgeborenen naar de Jordaan te brengen. De apostelen namen het Indiase gebruik 
van heilig water over, waardoor het ritueel breed toepasbaar werd. 

Openbare Bekentenis en Kerkelijke Functies 

De oude Brahmanen traden op als religieuze rechters, hoorden openbare bekentenissen 
aan en spraken straffen uit. De apostelen namen deze functie over en introduceerden 
openbare bekentenissen in het vroege christendom, een praktijk die in de eerste eeuwen 
van de kerk gangbaar was. Pas twee eeuwen na Christus werden deze openbare 
bekentenissen vervangen door privébekentenissen, waarmee een meer verborgen en 
moraliserende instantie ontstond. 

Kerkelijke Inwijding en Onderscheid 

De Indiase priester werd gezalfd met gewijde olie, onderging tonsuur en ontving de 
heilige draad als teken van zijn inwijding. De apostelen namen dezelfde rituelen over: 
door zich te laten zalven en andere inwijdingshandelingen te ondergaan, onderscheidde 
men zich van de gewone gelovigen en werd een aparte, herkenbare geestelijke klasse 
gecreëerd binnen de christelijke kerk. 
 



233 

 

De Ontwikkeling van de Eucharistie en het Christelijke Offer 

Indiase Oorsprong van de Communie 

Communie, zoals die bekend is binnen het christendom, bestond in de Indiase religie 
niet als een sacrament. Uit eerder onderzoek naar Indiase tradities blijkt dat gelovigen 
samen met de priester in de tempel aten van het meel, de rijst en de vruchten die als 
offers aan God waren opgedragen. Dit heilige voedsel werd beschouwd als reinigend en 
zuiverend van alle onzuiverheden, maar er werd uitdrukkelijk niet gesteld dat God zelf 
in het voedsel aanwezig was. 

Toevoegingen door de Apostelen: De Eucharistie 

Toen deze ceremonie door de apostelen werd overgenomen, voegden zij een nieuwe, 
fundamentele clausule toe: de werkelijke aanwezigheid van God in het heilige voedsel. 
Deze toevoeging maakte van het oorspronkelijke Indiase gebruik de eucharistie zoals die 
binnen het christendom bekend werd. Hierdoor veranderde de ceremonie van een 
gedeelde maaltijd in een sacramentele handeling, waarbij de gelovigen het lichaam van 
Christus ontvangen. 

Verschillen in Gebruik: Symboliek versus Werkelijke Aanwezigheid 

Het christelijke gebruik van de communie is daarmee in essentie een overname van het 
Indiase gebruik, waarin de eerste christelijke gelovigen gezamenlijk brood aten en wijn 
dronken. Dit vertoonde grote gelijkenis met de Indiase praktijk, hoewel de symbolische 
hostie zoals die later in het christendom ontstond, afweek van het oorspronkelijke 
eenvoudige voedsel. 

De Protestantse Terugkeer naar de Oorsprong 

Bij protestanten, die de leer van de werkelijke aanwezigheid verwerpen, worden de 
sacramenten op andere wijze ontvangen. Zij hebben, na een periode van kerkelijke 
ontwikkeling, bewust gekozen voor een terugkeer naar het eenvoudige gebruik uit de 
eerste eeuwen van het christendom, waarbij de nadruk lag op het delen van brood en 
wijn zonder de claim van de werkelijke aanwezigheid. 

Het Offer van de Mis en de Sarva Medha 

Het christelijke misoffer – de eucharistieviering – is uiteindelijk niets anders dan een 
variant op het Indiase offer van de Sarva Medha. In deze Indiase ceremonie is Brahma 
zowel het slachtoffer als degene die geofferd wordt; hij manifesteert zich door het offer 
in de vorm van de geschapen wereld. Hiermee toont het christendom, door het 
adopteren en aanpassen van deze Indiase rituelen, hoe diep de wortels van haar 
belangrijkste sacramentele gebruiken in oude tradities verankerd zijn. 
 

De Oorsprong van het Christelijke Offer 

Er rijst de vraag of het christelijke offer voortkomt uit een ander denkbeeld. Wie het 
antwoord weet, of durft te geven, wordt uitgenodigd zich uit te spreken. Terwijl we 
kritisch zijn op de fouten van anderen, erkennen we graag ook onze eigen 
tekortkomingen. 



234 

Invloed van India op Christelijke Dogma's 

De opstand van de engelen, verondersteld als de eerste schepselen van God, is niet terug 
te vinden in het jodendom – dat wil zeggen, in de religieuze fundamenten van Mozes. 
Daarentegen vindt men in de Indiase traditie de opstand van de deva’s tegen Brahma, 
wat uiteindelijk de basis heeft gelegd voor het christelijke dogma. Opnieuw blijkt India 
de initiator te zijn van dergelijke ideeën. 

Overname en Nabootsing van Indiase Tradities 

Het is duidelijk dat de apostelen de Indiase tradities hebben overgenomen, vergelijkbaar 
met hoe de Franse wet ooit de code van Justinianus heeft gekopieerd, die zelf via Azië en 
Egypte afkomstig was van de wetten van Manu. Deze keten van overname en imitatie 
onderstreept hoe diep de wortels van het christendom in oudere tradities liggen. 

De Evolutie van de Christelijke Eredienst 

Een man – Jezus – predikte drie jaar lang liefdadigheid, welwillendheid en 
zelfverloochening, en richtte zich uitsluitend op morele principes. Hij stelde geen 
dogma’s of rituelen in, maar wilde enkel het geweten prikkelen van de mensen uit zijn 
tijd, die eerder hun oude overtuigingen hadden afgezworen dan ze waren vergeten. 
Na zijn dood bouwden zijn metgezellen en opvolgers een volledige religieuze eredienst 
op: rituelen, dogma’s, ceremonies en nieuwe sacramenten. Deze zijn niet afkomstig uit 
het heidendom of het jodendom. Dus waar komen ze vandaan, als ze niet zijn ontleend 
aan het oude India, waar men reeds dezelfde overtuigingen, uitwendige manifestaties en 
vormen van aanbidding kende – en dat duizenden jaren vóór de christelijke revolutie? 

Parallellen tussen het Leven van Jezus en de Indiase Tradities 

Het verhaal van Jezus, die tot Christus wordt, weerspiegelt opvallend veel elementen uit 
de Indiase religieuze tradities. In hem komen alle mysteriën en wonderen samen die ook 
rondom Krishna worden verteld. Zijn morele leer, waarvan wij slechts kennis hebben via 
zijn apostelen, vertoont opmerkelijke overeenkomsten met de moraal van de 
hindoeïstische incarnatie. 
Ook Maria, de moeder van Jezus, lijkt in haar levensverhaal het pad van Devaki, de 
moeder van Krishna, te volgen en zelfs te kopiëren. Herodes, de machthebber van zijn 
tijd, doet denken aan Kansa, de tiran van Mathura die Krishna bedreigde. Zelfs de rivier 
de Jordaan neemt in het christelijke verhaal de rol over van de Yamuna, de heilige rivier 
uit het verhaal van Krishna. 
De sacramenten en rituelen van het christendom tonen dezelfde patronen: het gebruik 
van heilig water als opvolger van zuiveringswateren, de doop, het vormsel, de biecht, de 
eucharistie – met uitzondering van het concept van de werkelijke aanwezigheid – en de 
wijding van priesters met tonsuren en gewijde olie. Al deze gebruiken vertonen 
gelijkenissen die nauwelijks toevallig genoemd kunnen worden. 

De Inspiratie en de Missie van de Apostelen 

Toch wilden de apostelen ons doen geloven dat zij hun missie rechtstreeks uit de hemel 
ontvingen, en niet geïnspireerd werden door het Oosten of de oude Indiase religie die de 
antieke wereld verlichtte. 



235 

Reflectie en Toekomstgerichte Blik 

Het is echter mogelijk tot overeenstemming te komen. De voorzienige missie van de 
discipelen van Jezus kan aanvaard worden, op dezelfde wijze als die van Krishna, Manu, 
Boeddha, Zoroaster, Manes, Confucius en Mohammed. Maar in dat licht mogen we deze 
figuren ook plaatsen naast de fabels, dromen en het bijgeloof uit het verleden. 
Het is dan zaak om ons te richten op de toekomst en een rol te vervullen als gids voor de 
moderne naties. In deze benadering staan God en het bewustzijn centraal als leidraad 
voor de komende tijd. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

  



236 

Hoofdstuk 10: De Oorsprong van Monniken en Kluizenaars in het Oude 
Christendom 

Het Ontstaan van het Coenebitisch Leven 

Het heidendom en het jodendom stonden onbekend om het coenebitische leven. Het is 
dan ook opvallend dat kluizenaars en afzonderlingen plotseling hun intrede deden in de 
eerste eeuwen van de christelijke kerk. Waar komt deze beweging vandaan? 

Jezus en de Leer van Afzondering 

Jezus predikte niet expliciet de leer van afzondering en contemplatie. Toch kozen vroege 
christenen ervoor om zich terug te trekken in de woestijn, waar ze leefden te midden 
van ontberingen en boetedoeningen. Kenmerkende elementen als haardoek, jute kleding 
en lichamelijke pijn maakten geen deel uit van de sublieme moraal dat Jezus voorstond. 
Steriele traagheid kan dus niet worden gezien als iets dat beschermd wordt door hem 
die arbeid als heilig beschouwde. 

Invloeden uit het Ascetische Leven 

Toch slaagde de militant erin om, zoals eerder beschreven, een ascetisch leven te leiden 
dat vergelijkbaar is met dat van de Brahmana’s. In dat leven werden alle smetten 
weggenomen die tijdens de aanbidding waren opgedaan. Evenzo dwong de wet alle 
Sanyasies en heilige personen om afstand te doen van aardse luxe, genoegens en zelfs 
genegenheid. 

Herlevingen van Vedische Ideeën 

Het christendom kende een wederopstanding van Vedische ideeën, zichtbaar in de 
leefwijze van monniken en kluizenaars. Bovenstaand zijn reeds de regels genoemd die 
werden opgelegd aan oprechte Indiërs die zich volledig wilden wijden aan de 
contemplatie van Brahma. Passages uit Manu blijken opmerkelijk toepasbaar op het 
leven van christelijke kluizenaars. 

Levensregels van de Kluizenaar 

Volgens deze voorschriften moest degene die de wereld verliet afstand doen van het 
gewone eten in de steden, van zijn vrouw, zonen en bezittingen. Hij diende het gewijde 
vuur mee te nemen, alles wat nodig was voor het offer, en zich terug te trekken in het 
bos om zijn eetlust te bedwingen. Zijn kleding bestond uit een gazellehuid of een jas van 
schors, en hij reinigde zich ’s ochtends en ’s avonds. Zijn haar, baard, lichaamshaar en 
nagels liet hij groeien, waarmee hij zich geheel afzonderde van het wereldse bestaan. 

Het Leven van de Kluizenaar: Voorschriften en Praktijk 

Het leven van de kluizenaar werd gekenmerkt door een reeks strenge leefregels, die tot 
doel hadden het afleggen van wereldse banden en het bereiken van geestelijke 
zuiverheid. Zelfs van zijn schamele bezit werd verwacht dat hij daarvan aalmoezen gaf 
aan anderen, waarmee barmhartigheid en zelfopoffering centraal stonden. 
De kluizenaar diende zich voortdurend te verdiepen in de heilige geschriften, zoals de 
Veda’s, en alles met geduld te verdragen. Berusting, mededogen met alle levende 
wezens, het geven zonder ooit te ontvangen, waren belangrijke deugden die hij diende 
na te streven. Zijn voedsel bestond uitsluitend uit fruit, kruiden en wortels, en hij sliep 



237 

op de kale aarde, soms zelfs op doornen of vuurstenen, als teken van zijn afstand van 
comfort en luxe. 
Absolute stilte was een andere vereiste: ook wanneer hij in dorpen bedelde om voedsel 
voor zijn vergankelijke lichaam, diende hij zich in zwijgzaamheid te oefenen. Het leven 
mocht niet geleid worden door waarzeggerij of astrologie, want deze praktijken werden 
gezien als achterhaald en afkomstig uit oosterse tradities die later door Arabieren naar 
het westen werden gebracht. 
Door afstand te doen van alle vormen van gehechtheid en haat, het kwade te mijden en 
het goede te beoefenen, bereidde de kluizenaar zich voor op onsterfelijkheid. Hierbij 
gold: laat hij niet verlangen naar de dood, noch naar het leven, maar zoals een arbeider 
rustig wacht op zijn loon aan het einde van de dag, zo hoort de kluizenaar te wachten tot 
zijn uur is gekomen. 
Op het moment van zijn sterven diende hij te verzoeken om op een mat uitgestrekt te 
worden, bedekt met as, en zijn laatste woorden te wijden aan een gebed voor de 
mensheid die blijft lijden. Wanneer hij herenigd werd met de vader van alle dingen, 
droeg zijn laatste gebed bij aan het welzijn van allen. 
Dit waren de regels die zowel hindoeïstische als christelijke kluizenaars navolgden. Het 
is aantoonbaar dat de christelijke kluizenaars hierin de hindoeïstische gebruiken 
imiteerden. De sterke nadruk op Brahmaanse principes leidde tot het ontstaan van 
Sanyasies en fakirs, met hun extreme vormen van ascese en zelfkastijding. In het 
christendom zagen we hierdoor soortgelijke figuren ontstaan, zoals Simon-Stikten en 
Origenes, die in hun levensstijl wedijverden met de Indiase fakirs. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 
 
 
 
 

  



238 

Hoofdstuk 11 – Laatste Bewijzen 

Al in de tijd van de apostelen waren er individuen die het christendom zagen als 
voortkomend uit een oosterse oorsprong. Zij streefden ernaar om volledig terug te keren 
naar het Brahmanisme, waarbij ze de nadruk legden op de verbinding tussen de 
christelijke traditie en oeroude oosterse wijsheden. 
Volgens deze denkers werd de on-geopenbaarde, zwijgende Zeus geïdentificeerd met de 
Indiase godheid. In diens leer werd de kiem van het levensbeginsel gevonden, als 
oorsprong van alle dingen. God werd in hun visie niet alleen beschouwd als de schepper 
van de wereld, maar ook als degene die zich via de schepping openbaart aan de 
mensheid. 
De aanhangers van dit gedachtegoed verwierpen het idee van een unieke openbaring. Zij 
erkenden enkel een ononderbroken traditie die haar oorsprong vond in de bakermat 
van de mensheid. Deze traditie zou, volgens hen, de geboorteplaats zijn van het 
menselijke ras en van alle volkeren uit het uiterste oosten. Jezus Christus werd in dit 
systeem gezien als een door God gezonden figuur, niet om te hervormen, maar om de 
traditie te voltooien en de mens terug te brengen naar het eenvoudige en zuivere geloof 
van de eerste tijden. 
Deze opvattingen werden tijdens de apostolische tijd uitgedragen door figuren als Philo 
de Jood, Dositheus, Cerinthus, Simon de Tovenaar en Menander de Samaritaan. In de 
tweede en derde eeuw werden deze ideeën verder uitgewerkt door denkers als 
Carpocrates, Valentinus, Tatianus van Alexandrië en Saturninus van Antiochië, die allen 
beweerden in Azië de ware bronnen van religieuze inzichten te hebben gevonden. 

De Vervolging van de Oorspronkelijke Stromingen binnen het Christendom 

De apostelen voelden zich in hun missie ontmaskerd en bedreigd door het werk van 
figuren als Simon, Dositheus en anderen, die alternatieve religieuze denkbeelden 
propageerden. Als reactie bestempelden de apostelen deze personen als ketters, 
godslasteraars en zelfs als door de duivel bezeten. De jonge kerk liet hen opsporen en 
vervolgen, waarmee zij haar positie trachtte te beschermen tegen alles wat de 
gevestigde orde in twijfel trok. 
Toen deze opvattingen in latere tijden opnieuw naar voren werden gebracht en men 
poogde ze met nieuwe argumenten te onderbouwen, was de christelijke kerk haar 
oorspronkelijke idealen van zelfverloochening en armoede grotendeels vergeten. In 
plaats daarvan had zij zich gevestigd op de troon, haar macht versterkt door samen te 
werken met keizers, en gebruikte zij haar invloed om iedereen die de oorsprong van het 
geloof ter discussie stelde, te martelen en te verbannen. Deze ontwikkeling leidde tot 
een periode van bloedbaden, veroordelingen en slachtingen, die zowel de middeleeuwen 
als de moderne tijd hebben gekenmerkt. 

De Opvattingen van Origenes 

Origenes, een van de meest gevierde kerkvaders, had een onderscheidende visie op het 
leven na de dood. Hij geloofde in het voortbestaan van zielen in hogere werelden. 
Volgens hem daalden deze zielen af naar aardse lichamen om op aarde gezuiverd te 
worden van fouten en misstappen uit het verleden. Uiteindelijk zouden zij weer 
terugkeren tot een vereniging met God. Origenes stelde bovendien dat de pijnen van de 
hel niet eeuwig waren, wat duidelijk verwijst naar Indiase leerstellingen. 



239 

Oosterse Invloeden en Oude Tradities 

Hieruit blijkt dat de centrale gedachte van dit boek geen nieuw idee is. Al ten tijde van de 
apostelen en de eerste christenen, achttien eeuwen geleden, werd het oosten al gezien 
als de bakermat van alle religieuze opvattingen. De discussie in dit werk is dan ook 
gebaseerd op nieuwe argumenten die zijn opgegraven uit het antieke atelier van alle 
tradities, waarmee wordt aangetoond dat deze denkbeelden een diepe historische 
wortel hebben. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



240 

Hoofdstuk 12: Het werk van de Jezuïeten in India 

Vandalisme en vernietiging van oude manuscripten 

De eerwaarde paters – Jezuïeten, Franciscanen, leden van buitenlandse missies en 
andere religieuze orden – werken met opvallende eensgezindheid samen in India. Hun 
gezamenlijke inspanning richt zich op een daad van vandalisme die terecht door zowel 
de wetenschappelijke wereld als oriëntalisten wordt veroordeeld. Als er een Sanskriet 
manuscript of werk in hun handen valt, wordt dit zonder aarzeling veroordeeld en direct 
verbrand. Opvallend genoeg kiezen deze heren steevast voor werken uit de hoogste 
oudheid, waarbij de authenticiteit onbetwistbaar lijkt. 

Doel en motieven van de vernietiging 

Wat beweegt hen tot deze daden van intolerantie en dwaasheid? Is het hun bedoeling 
om de kleine christelijke gemeenschap in India te verhinderen dergelijke werken te 
lezen? Nee, dat is niet het geval. De adepten van deze missionarissen behoren immers 
tot de laagste maatschappelijke klassen en zijn niet in staat de oude heilige taal van India 
te begrijpen, die tegenwoordig uitsluitend door geleerden wordt bestudeerd. 

Kennis van de waarde van Indiase werken 

De Jezuïeten zijn zich maar al te goed bewust van de waarde van de werken die zij 
vernietigen. Iedere nieuwkomer krijgt een duidelijke opdracht mee: alles wat in hun 
handen valt moet worden vernietigd. Gelukkig weten de Brahmanen hun immense 
literaire, filosofische en religieuze schatten goed te beschermen; hun geheime 
opslagplaatsen blijven gesloten voor buitenstaanders. 

Invloed van priesters op de bevolking 

De Indiase priester is zich bewust van de invloed die hij heeft op de massa en weet dat 
het volk gehoorzaam is aan zijn aanwijzingen. Voor hem is het onvoorstelbaar dat een 
christelijke priester niet dezelfde macht heeft over zijn eigen landgenoten. 

Behoefte en bestemming van het boek 

Wat is de bedoeling met dit boek? Is het slechts een eenvoudig antwoord? Het is niet 
geschreven voor uw natie, en toch vraagt u ernaar – wellicht met het oog op gebruik 
binnen de missie. 
 

De Onvolledige Verzameling van de Veda’s en de Gevaren van Vernietiging 

Hoewel de Aziatische Sociëteit van Calcutta aanzienlijke inspanningen heeft geleverd, is 
het haar tot op heden niet gelukt om de volledige Veda’s te verzamelen. Zelfs over de 
exemplaren die zij wel wist te verkrijgen, bestaat onzekerheid: het is niet duidelijk 
welke aanpassingen of wijzigingen hierin mogelijk zijn aangebracht. 

De Voortdurende Vernietiging en de Waarschuwing aan de Indiërs 

Gedurende meer dan twee eeuwen is deze achterhaalde en barbaarse vernietiging van 
oude manuscripten onverminderd voortgezet. De Indiërs zijn dan ook herhaaldelijk 
gewaarschuwd om uiterst voorzichtig te zijn met het beschermen van hun literaire 
erfgoed. 



241 

Een Oproep aan de Missionarissen en de Onvermijdelijkheid van Waarheid 

Aan de eerwaarde vaders wordt een kritische vraag gesteld: wat hopen zij te bereiken 
door het verbranden van gedachten en kennis, nu zij niet langer in staat zijn onze 
lichamen te verbranden in een poging het licht van inzicht te doven? 
Het is van belang te beseffen dat de waarheid onvermijdelijk aan het licht zal komen, 
ondanks jullie pogingen en de duistere en heimelijke operaties die worden uitgevoerd 
om haar te onderdrukken. 
 
 
 
 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 

  



242 

Hoofdstuk 13: Een tekst van Manu 

In dit hoofdstuk wordt een treffende vergelijking gemaakt: zelfs de meest onbekwame 
soldaat kan met één moedige pijl het fort van de vijand vernietigen. Deze metafoor 
illustreert dat zelfs de zwakste mens, mits hij zichzelf heeft getransformeerd en zich 
heeft gevormd tot een kampioen van waarheid, in staat is de meest solide muren van 
bijgeloof en dwaling omver te werpen. 
Het benadrukt dat persoonlijke groei en de moed om de waarheid te verdedigen, van 
doorslaggevend belang zijn. Ongeacht iemands oorspronkelijke kracht of positie, biedt 
de vastberadenheid om de waarheid te verspreiden een kracht die niet onderschat mag 
worden. Zo wordt duidelijk dat ware verandering en doorbraak niet alleen afhankelijk 
zijn van macht of status, maar vooral van de inzet en het geloof in de kracht van de 
waarheid. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 


